
forum
VOL. 49 Issue 2 | CHRISTMAS/WINTER 2025

FUYSU

SA
*U

N 
AM

VE
UK

A*
U        FA* AYVRAEANAKAN MUIYJUYN

 ARMENIA
N

 E
V

A
N

G
EL

IC
AL UNION OF N

O
R

T
H

 A
M

ERICA  

1971
1901

Birth of 
Christ
The Event  

that Changed the 
History of the 

World

Features  
p. 12-17 

Armenian 
Cultural Month 

p. 31-39 

Evangelism 
p. 40-41 

Our Community 
p. 42-53



2 - Forum Christmas/Winter 2025 3 - Forum Christmas/Winter 2025

FUYSU

SA
*U

N 
AM

VE
UK

A*
U        FA* AYVRAEANAKAN MUIYJUYN

 ARMENIA
N

 E
V

A
N

G
EL

IC
AL UNION OF N

O
R

T
H

 A
M

ERICA  

1971
1901

Publication Committee and Editorial Board: 
Rev. Kevork George Terian—Editor-in-Chief  
publication@aeuna.org

Rev. Hendrik Shanazarian—Minister to the Union  
mttu@aeuna.org

Rev. Serop Megerditchian  
rev.seropmegerditchian@yahoo.com 

Elise Kalfayan 
communications@aeuna.org

Jennifer Telfeyan-LaRoe 
jennifer.laroe@gmail.com

Catherine Momjian-Preuhs 
catherine@momjian.us

Doris Melkonian 
dkmucla@yahoo.com

Arda Melkonian 
arda.melkonian@gmail.com

Jean Bedrosian 
cloudscape70@gmail.com

FORUM is the journal of, and published by, the  
Armenian Evangelical Union of North America 
411 East Acacia Avenue, Suite 200, Glendale,  
CA 91205, U.S.A.  |  Phone: 818.500.8839 
Email: aeuna@aeuna.org
The AEUNA is a tax-exempt, not for profit  
organization under IRS Code Section 501(c)(3)

FORUM is also available online at: aeuna.org 
For additions, deletions, or modifications to the  
mailing list or email list, contact the AEUNA at:  
Phone: 818.500.8839  |  Email: aeuna@aeuna.org

Opinions expressed are those of the authors 
and do not imply the official endorsement of the 
AEUNA, nor of any of its constituent churches.  
We do consider unsolicited articles for publication. 
However, before preparing a manuscript for 
submission, please contact the Chair or Editor to 
obtain author guidelines. Accepted manuscripts 
are subject to editorial review and may be  
modified before publication.

Production: Print Solutions Inc.,  
320 South Dean Street, Englewood, NJ, 07631 
201-567-9622  |  printsolutions.info

Features
12-14 Jesus' Three Offices: Prophet, Priest, King by Rev. Kevork George Terian
14-15 Two Natures of Jesus Christ by Rev. Kevork George Terian
16 The Refining Influence of Jesus' Teachings on Ancient Rome  

by Rev. Kevork George Terian
17 Hymn of Promise by Natalie Sleeth A little boy was drawing a picture when 

his mother asked, “Whose picture are 
you drawing?” Without any hesitation, 
he said he was drawing God’s 
picture. When the astonished mother 
commented, “But nobody knows what 
God looks like,” the boy smiled and said, 
“They will know when I am done!”

That’s exactly what God did through 
Jesus’ incarnation. He expressed 
Himself in human form. In other words, 
He revealed His nature and character 
to us in a way that we can understand. 
The Famous British theologian, John 
Stott, the acknowledged leader of the 
world-wide Evangelical Movement, and 
whom Time Magazine ranked among 
the 100 most influential people in 2005, 
says, “In Jesus of Nazareth, the divine 
revelation is personal, historical, 
visible, audible and tangible.”

Let us explore how this profound 
statement is true and  study its 
implications for us today.

1. Jesus is God’s Personal Revelation 
God did not send to us an abstract idea 
couched in a philosophy; nor did He 
send us a rulebook. Instead,  He came 
to us in a Person who is approachable, 
easily accessible  and to Whom we can 
relate. When someone sends us a letter 
or a textbook, we get information, but 
when someone visits us personally, we get to know their heart, their character and the essence of their nature. When the incarnate Son 
of God, visited our world, we have had a personal encounter with Him because He plainly states, “Anyone who has seen Me, has seen 
the Father”(John 14:9).  In Christianity, we are not just following a religion; we are walking with a Person who knows us by our  personal 
name and Who cares for us individually.

2. Jesus Is Rooted in History 
Jesus lived in a specific time period, place and culture. He was born in Bethlehem, raised in Nazareth and crucified in Jerusalem, under 

From the Editor's DeskIN THIS ISSUE:

How the Birth of  Jesus Christ 
Changed the World  

for the Better

17-18 Two Parables by Rev. Dr. Avedis Boynerian
19 The Nicene Creed and the Armenian Faith Today  

by Catherine Momjian-Preuhs
20-23 Shifts of Perspectives in Christmas Carols & Songs by Doris & Arda Melkonian
24-25 The Inconvenient Light by Harout Nercessian
26-27 A Baby Who Changed the Lives of People by Rev. Dr. Vahan H. Tootikian
28-30 Հիսուս Քրիստոսի ծննդյան վայրը by Rev. Hovhannes Hovsepyan

Armenian Cultural Month
31-33 Armenian Holy Translators' Day: The Word Became Light for the Nation  

by Rev. Serop Megerditchian
33-35 Սրբոց Թարգմանչաց։ Խօսքը՝ Լոյս Ազգին by Rev. Serop Megerditchian
35 180th Anniversary for AEC: Marking a Milestone in Armenian Evangelical  

History by Doris Melkonian
36-39 Թարգմանչաց եւ Հայոց Գիրերու Գիւտի 1620 Ամեակ  

by Hagop Janbazian

Evangelism
40-41 B.L.E.S.S. and Be Blessed: Ararat Church's Comeback Story  

by Jaclyn (Janigian) Hagopian

Our Community
42 Glendale Armenian Church of the Nazarene Update by Andy Magdesian
43 AEWC Convenes in Glendale, CA
44-46 AEUNA West Coast: 2025 Youth Year in Review  

by Rev. Razmig Minassian & Vars Megerditchian
47 Camp Arevelk 2025: A Powerful Week of Growth, Faith, and Fellowship  

by Sylvia Jizmejian
48-49 AEWF-Eastern Region 2025 by Catherine Momjian-Preuhs
50-51 AMAA’s 106th Annual Meeting Banquet by Louisa Janbazian
52-53 Ամերիկայի Հայ Աւետարանչական Ընկերակցութեան 106-րդ Տարեկան 

Ժողովի Ճաշկերոյթը by Louisa Janbazian

Giving, p. 54

In Memoriam, p. 55-59

3-4 How the Birth of Jesus Christ Changed the World for the Better  
by Rev. Kevork George Terian

5-6 Ինչպես Յիսուս Քրիստոսի Ծնունդը Փոխեց Աշխարհը Դէպի Լաւը  
by Rev. Kevork George Terian

7-8 Honoring God with Our Lives by Rev. Hendrik Shanazarian
8-9 Աստուծոյ Շնորհներու Բարի Տնտեսներ  

by Rev. Hendrik Shanazarian

10-11 Mighty in a Manger by Rev. Ron Tovmassian

Image on Cover: Mesrop of Khizan (Armenian, active 1605 - 1651), illuminator. 
The Nativity with the Adoration of the Shepherds and Magi, 1615

CONTINUED ON NEXT PAGE

By Rev. Kevork George Terian



5 - Forum Christmas/Winter 20254 - Forum Christmas/Winter 2025

Pontius Pilate, the Roman Governor of the Province of Judea. His life is recorded, not only in the Bible, but is also acknowledged by 
non-Christian historians, such as Josephus, Tacitus, Pliny the Elder and others. This proves that Christianity is neither a legend nor a 
myth. Archaeological excavations have unearthed the synagogue of Capernaum, the Pool of Bethesda, the old city of Jericho, the home 
of Joseph and Mary in Nazareth, and other locations that are associated with Jesus’ life and ministry. Our faith is not blind because it is 
built on solid historical facts.

3. Jesus Made God Visible 
People saw Jesus, touched Him and witnessed His actions. They saw Him calm storms, give sight to the blind, heal lepers, feed hungry 
people and raise up the dead. On the Mount of Transfiguration, the privileged disciples saw His full divine glory unveiled.  He did not 
hide in a cave like a hermit, but publicly revealed Himself and  disclosed the reason for His incarnation: He came to seek and to save 
the lost. God allowed Himself to be seen by human eyes.

The statement that “Jesus is the exact representation of the invisible God” is a core Christian belief  found in Colossians 1:15 and 
Hebrews 1:3 that states, “Jesus is the radiance of God’s glory and the exact picture, or icon, of His being.” Because God is transcendent 
and invisible, Jesus acts as the ultimate and perfect revealer of His being and character. Jesus is not a partial reflection of God, but His 
“exact” imprint. This means that there are no distortions or missing pieces; all of God’s divine nature is fully present in Jesus. Through 
His life and ministry, Jesus makes all of God’s attributes of unselfish love, compassion, holiness, purity, humility and justice fully visible 
and comprehensible to people. The Bible affirms the truth that “in Christ, all the fullness of the Deity was pleased to dwell” (Colossians 
1:19). This verse reinforces the undeniable truth that Jesus is not a lesser Deity because He shares the very essence of God’s nature in 
its fullness.

4. Jesus Made God’s Message Audible 
People heard Jesus teach, preach, pray, comfort, rebuke 
and proclaim the arrival of the Kingdom of God. Jesus 
didn’t just talk about truth; He declared the truth because 
He was the embodiment of all truth. In total amazement, 
the people said, “No one ever spoke the way this Person 
speaks”(John 7:46). At His baptism and transfiguration, "the 
Father’s voice was heard saying. “This is My beloved Son 
in whom I am well pleased,"

Just think how much comfort and joy we experience 
whenever we hear the voice of a loved one, especially in times of hardship! Hearing the voice of Jesus, through the Gospels, floods our 
hearts with genuine joy and inner peace, and gives us direction and guidance as we journey through life. Are we listening everyday to 
the thousands of confusing and misleading voices on the internet but neglecting the one voice that really matters?

5. Jesus Made God a Tangible Reality 
Jesus had a physical body—He touched and was touched. He held children in His arms, washed feet and broke bread, with His hands. 
After His glorious resurrection He said, “Touch Me and see, a ghost does not have flesh and bones as you see Me have”(Luke 24:39). 
Jesus showed His hands and feet that bore the marks of the crucifixion  to a group of  bewildered  disciples to prove to them that they 
were not seeing an apparition, but a real and tangible person.

In and through Jesus, God didn’t just speak about Himself; He actually revealed Himself. He entered our world in a way that could be 
personally known, historically verified, seen, heard and personally experienced. Therefore, John Stott’s statement is true because Jesus 
Christ is the fullest, most complete and final revelation of God in human history.

 The positive impact of Jesus’ sinless life and His matchless teachings has been unsurpassed in the history of our world. By introducing 
the concepts of unconditional love, unlimited forgiveness, the dignity and  intrinsic value of every human life, He exerted a tremendous 
influence on the formation of a new series of sublime moral and ethical standards that transformed the social fabric of the ancient 
world and demolished its violent, inhuman and demeaning practices. The emphasis on showing compassion, caring for the poor and 
helping the marginalized, reshaped our entire legal system that regulated human behavior and interactions on the basis of justice and 
unbiased fairness.

God is no longer distant and far away. Through Jesus’ incarnation, He came near and dwelt among us. Today, you and I can feel and 
enjoy His presence with us in worship, prayer, Bible study and the love of His people.

Խմբագրի Գրասեղանէն

Մինչ Ինչպ էս փոքրիկ տղայ մը կը գծէր նկար մը , իր մայրը հարցուց, «Որու՞ ն պատկերը կը գծես»։ Առանց 
որևէ վարանումի ան պատասխանեց, «Աստուծոյ պատկերը կը գծեմ»։ Երբ զարմացած մայրը ըսա, «Բայց ոչ 
մէկը գիտէ թէ Աստուած ի՞ նչ տեսակ կերպարանք ունի»: Տղան ժպտալով ըսաւ, «Մարդիկ պիտի գիտնան, երբ 
ես գործս աւարտեմ»։

Աստուած նոյն բանը կատարեց Յիսուսի մարդեղութեան միջոցով։ Ան իր անձը արտայայտեց մարդկային 
կերպարանքով։ Այլ խօսքով՝ Ան մեզ յայտնեց Իր բնութիւնը եւ նկարագիրը ձեւով մը որ մենք կարող ենք 
հասկնալ։ Հռչակաւոր Անգլիացի աստուածաբան Ճոն Սթոթը, որ Համաշխարհային Աւետարանչական 
Շարժման ճանչցուած առաջնորդն էր և որուն Time ամսագիրը 2005 թուականին դասել է 100 
ամէնաազդեցիկ մարդկանց շարքին, կ՛ըսէ. «Նազովրեցի Յիսուսով  աստւածային յայտնութիւնը՝ 
անձնական, պատմական, տեսանելի, լսելի և շօշափելի իրականութիւն մը եղաւ»:  

Եկեք միասին ուսումնասիրենք  այս խորիմաստ յայտարարութեան ճշմարիտ նշանակութիւնը  և ըմբռնենք 
անոր կարեւորութիւնը մեզ համար այսօր։

1. Յիսուսը Աստուծոյ անձնական յայտնութիւնն է 
Աստւած մեզ չղրկեց փիլիսոփայութեան մեջ արտայայտուած վերացական գաղափար մը։ Ան մեզ 
կանոններով լեցուն գիրք մը չուղարկեց։ Փոխարէնը, Ան մեր մօտ եկաւ Անձնաւորութեան մը միջոցով 
որ դիւրամատչելի է, հեշտութեամբ հասանելի և որուն հետ մենք կարող ենք կապ հաստատել։ Երբ անձ 
մը մեզ նամակ մը կամ գիրք մը ղրկէ, մենք տեղեկութիւններ կը ստանանք անոր մասին, բայց երբ մէկ մը 
անձամբ այցելէ մեզ, մենք  կը ճանչնանք անոր սիրտը, բնաւորութիւնը, նկարագրի յատկութիւնները և անոր 
էութիւնը։ Երբ Աստուծոյ մարմնացած Որդին այցելէ մեզ, մենք անձնական հանդիպում մը  կ՛ունենանք 
Անոր հետ, քանի որ Ան յստակօրէն կ՛ըսէ . «Ով որ ինձ տեսնէ, զԱստուած տեսած կ՛ըլլայ» (Յովհաննէս 14։9)։ 
Քրիստոնէութեան մէջ՝ մենք ոչ թէ միայն կը հետեւինք կրօնքի մը, այլ նաեւ կը քալենք Անձի մը հետ, որ մեզ 
կը ճանչնայ մեր անձնական անունով և մեզ կը հոգայ եւ կը խնամէ անհատապէս։

2. Յիսուսը արմատացած է պատմութեան մէջ 
Յիսուս ապրեցաւ որոշ ժամանակաշրջանի մը եւ վայրի մը մէջ՝ որ ունէր իր ինքնուրոյն մշակույթը։ Ան 
ծնաւ  Բեթղեհէմի մէջ, մեծցաւ Նազարէթ քաղաքին մէջ և խաչուեցաւ  Երուսաղէմի մէջ՝ Հրէաստանի  
Հռովմիացի կառավարիչ՝ Պոնտացի Պիղատոսի իշխանութեան օրերուն ընթացքին։ Անոր կենսագրութիւնը 
արձանագրուած է ոչ միայն Աստուածաշունչ մատեանին մէջ, այլև յիշուած է ոչ- Քրիստոնեայ 
պատմաբաններու կողմէ: Օրինակի համար ունինք Յովսէփիոսը, Թասիդոսը, Պլինիոս Աւագը, Սիսերոն 
և ուրիշներ։ Այս կ՛ապացուցանէ թէ Քրիստոնէութիւնը ո՛ չ հեքիաթ է, ո՛ չ ալ առասպել։ Հնագիտական ​​
պեղումները յայտնաբերած են Կափառնայումի Սինակոկը, Բեթեսդայի աւազանը, Երիքովի հին քաղաքը, 
Յովսէփի և Մարիամի տունը Նազարէթի մէջ և այլ վայրեր որոնք առնչութիւն ունին Յիսուսի կեանքին և 
ծառայութեան հետ: Մեր հաւատքը կոյր չէ, քանի որ ան հիմնուած է ամուր պատմական փաստերու վրայ։

3. Յիսուսը զԱստուած տեսանելի դարձուց 
Մարդիկ տեսան Յիսուսին, դպչեցան Անոր մարմնին և ականատես եղան Անոր կատարած գործերուն: Անոնք 
տեսան թէ ինչպէս Ան հանդարտեցուց փոթորիկները, տեսողութիւն պարգեւեց կոյրերուն, բուժում շնորհեց 
բորոտներուն, կերակրեց անօթի մարդկանց և յարութիւն տուաւ մեռեալներուն: Պայծառակերպութեան 
լեռան վրայ, մենաշնորհեալ աշակերտները տեսան Անոր կատարեալ աստուածային փառքին բացայայտումը: 
Ան չպահուըտեցաւ քարայրներու մէջ  ճգնաւորներու նման, այլ հրապարակաւ յայտնեց Իր մարդեղութեան 
գլխաւոր պատճառը. Ան եկաւ փնտռելու և փրկելու մեղքի մէջ կորսուածները: Աստուած թոյլատրեց իր 
արարածներուն  որ Իրեն տեսնեն մարդկային աչքերով։

Ինչպէ՞ ս Յիսուս Քրիստոսի Ծնունդը Փոխեց Աշխարհը 
Դէպի Լաւը

CONTINUED ON NEXT PAGE

" Jesus Christ is the fullest, most 
complete and final relevation of 
God in human history."



7 - Forum Christmas/Winter 20256 - Forum Christmas/Winter 2025

I like the chorus of the hymn Count Your Blessings by Johnson Oatman, Jr.: Count your blessings. Name them one by one. Count your 
many blessings, see what God has done! In some versions the last line reads: And it will surprise you what the Lord has done. The hymn 
encourages us to recognize God’s many blessings even as we go through challenging times. Such situations make it difficult for us to 
remember God's protection and comfort. When we have struggles in life, our attention often easily shifts from what we have to what we 
don't have or what we have lost. 

In Deuteronomy 8, Moses tells the people to remember all that God has done for them and warns them not to forget to honor Him for His 
blessings after they enter the Promised Land and prosper (vv. 1-18). The unfortunate reality is that we tend to be forgetful creatures who 
take God’s work in our lives for granted no matter the situation. This happens when we go through trials but also when we are at ease. 
It is crucial to remember our blessings in order to be good stewards and remain thankful for all that God has given us. In Deuteronomy, 
Moses says: Praise the Lord your God for the good land he has given you…remember the Lord your God, for it is he who gives you the 
ability to produce wealth (8:10,18).

Christian Stewardship is a topic that is preached on at least 
once in many churches, usually toward the end of the year. 
Unfortunately, sometimes this is done mainly when churches 
try to encourage members to give more to balance the church 
budget. I have been raised in a church where our pastor taught 
us that Stewardship is an approach to life. The Scriptures teach 
us that everything we may think we have and whoever we may 
think we are, it all belongs to God. We own nothing but are given 
stewardship over God's treasures. Some call stewardship a 
lifestyle or a way of life. In a booklet prepared by the Evangelical 
Lutheran Church, they teach that Stewardship is the recognition 
that God has entrusted us with the message of the Gospel of grace that we share through our expression of love for God and our 
neighbor. In this approach, stewardship invites us to look in three different directions. We first need to look at God as the source of all 
things, who out of love came down to us. Then we need to acknowledge everything God has entrusted to our care and express our 
love and thankfulness to Him. Finally, we must recognize the needs of those around us and use our God given resources to reach out to 
them with God’s love.

In this article my goal is to take some time to consider the gifts we have received from God. We need to discover and acknowledge all 
the resources He has entrusted to our care, as individuals and as a Church. This needs to be a daily discipline we develop in our lives. 
Out of His love, God has granted us different talents, opportunities and material possessions. The more we recognize these blessings, 
the more we will be thankful. As a result, we will respond to God's love by using the resources He has provided for the purpose of 
serving and honoring Him. 

As good stewards we use God’s gifts to achieve success and productivity in different areas of life. We use our God given abilities to 
care for our families, our personal needs and also to serve God’s kingdom through participation in the church, support of missionary 
endeavors and involvement in other charitable organizations. I thank God for those who have found ways to be good stewards of 
the talents, abilities and gifts God has entrusted to them. My prayer is that we may all work together to discover such assets in our 
congregation and find ways to use them to express our love for God, our congregation and our neighbors. Using  our talents and 
abilities for such purposes is good stewardship and an expression of our gratitude to God.

Time is one of God’s greatest gifts. He gives us one lifetime to work, serve, praise and love. An important aspect of stewardship is to 
manage the time He has given us responsibly. How do we use our time as individuals and as a congregation? What are we doing with 
the time God has entrusted to us? How much of our daily, weekly, or monthly schedule is used to express our love for God, His church 
and our neighbors? Each of us should carefully assess our use of time for one typical week. How much time do we spend on different 
activities? Does this assessment of how we spend our time match our spiritual values? Are there ways we could better use our time, 
individually and as a congregation to love God and to serve our church family and the broader community? The proper use of our time 
is a significant aspect of good stewardship and an expression of our gratitude to God.

From the Minister to the Union

By Rev. Hendrik Shanazarian
Honoring God with Our LivesՍուրբ Գրոց յայտարարութիւնը որ կ՛ըսէ «Յիսուս անտեսանելի Աստուծոյ ճշգրիտ պատկերն է», 

Քրիստոնէական հիմնական համոզումն է որ կը գտնուի Կողոսացիներու թուղթի 1:15ի և Եբրայեցիներու 
թուղթի 1:3 համարներուն մէջ, ուր կը կարդանք  թէ «Յիսուսը Աստուծոյ փառքին ճառագայթումն է և Անոր 
էութեան ճշգրիտ պատկերը»: Քանի որ Աստուած անտեսանելի է, Յիսուսը Անոր էութեան և նկարագրի 
յատկութիւններուն կատարեալ բացայայտողն է։ Յիսուս Աստուծոյ  բնութեան մասնակի արտացոլումը չէ, այլ 
Անոր էութեան «ճշգրիտ» եւ կատարեալ պատկերացումն է։ Այս կը  նշանակէ թէ Անոր բնութեան մէջ  չկան 
աղաւաղումներ կամ բացակայող ստորորոգելիներ: Աստուծոյ լիակատար բնութիւնը իր ամբողջական 
կազմով ներկայ է Յիսուսի անձնաւորութեան մեջ։ Իր կեանքի և ծառայութեան միջոցով, 
Յիսուս՝ Աստուծոյ բոլոր յատկանիշները, ներառեալ անձնուրաց սէրը, կարեկցութիւնը, սրբութիւնը, 
արդարութիւնը, խոնարհութիւնը և վեհութիւնը, լիովին տեսանելի և հասկանալի դարձուց մարդկանց 
համար։ Աստվածաշունչը կը հաստատէ այն ճշմարտութիւնը, որ «Քրիստոսի մեջ Աստուածութեան ամբողջ 
լիութիւնը հաճեցաւ բնակիլ» (Կողոսացիս 1։19)։ Այս համարը կը  հաստատէ այն անհերքելի ճշմարտութիւնը 
որ Յիսուս ցած աստիճանի Աստուածութիւն չէ, քանի որ Ան հաւասար բաժնեկիցն է Աստուծոյ բուն  
էութեան՝ իր ամբողջ լիութեամբ։

4. Յիսուս Աստուծոյ պատգամը լսելի դարձուց 
Մարդիկ լսեցին Յիսուսի հռչակած պատգամները, քարոզները, աղօթքները, մխիթարական խօսքերը, 
յանդիմանութիւնները, յորդորները և Անոր ազդարարութիւնները։ Յիսուս ոչ թէ միայն կը խօսէր 
ճշմարտութեան մասին. Ան Իր հռչակած ճշմարտութեան մարմնացումն էր։ Մեծ  զարմանքով եւ 
հիացումով մարդիկ վկայեցին. «Երբեք մէկը  այս մարդուն պէս չէ խօսած » (Յովհաննէս 7։46): Անոր 
մկրտութեան և այլակերպութեան ժամանակ լսուեցաւ Հօր ձայնը որ կ՛ըսէր «Սա է իմ սիրելի Որդին որուն  
ես հաճեցայ»։

Պահ մը մտածենք, թէ որքան մխիթարութիւն և ուրախութիւն կը զգանք երբ կը լսենք սիրելիի մը ձայնը, 
մանաւանդ կեանքի դժուարութիւններուն ժամանակ: Երբ Յիսուսի ձայնը կը լսենք, մեր սրտերը կը լեցուին 
յորդառատ ուրախութիւնով, ներքին խաղաղութիւնով և անհուն բերկրանքով: Յիսուսի ձայնը մեզ 
ուղղութիւն ու առաջնորդութիւն կու տայ կեանքի դժնդակ օրերուն ընթացքին: Արդեօ՞ ք մենք ամէն օր կը 
լսենք «Համացանցի» շփոթեցնող և մոլորեցնող հազարաւոր ձայներ, բայց կ՛անտեսենք այն միակ ձայնը, որ 
իսկապէս կարևորագոյնն է։

5. Յիսուս զԱստուած դարձուց շօշափելի իրականութեան 
Յիսուս ունէր ֆիզիքական մարմին մը : Ան մանուկներուն գրկեց, աշակերտներուն ոտքերը լուաց և հաց 
կտրեց Իր ձեռքերով: Իր փառահեղ յարութենէն յետոյ - Ան ըսաւ Իր ապշահար աշակերտներուն. «Դպչէք 
Ինձ և տեսէք որ ես  ուրուական մը չեմ որովհետեւ մարմին ու ոսկորներ ունիմ, ինչպէս կը տեսնէք» (Ղուկաս 
24։39)։ Յիսուս՝ շփոթութեան մատնուած աշակերտներուն ցոյց տուաւ խաչելութեան հետքերը կրող Իր 
ձեռքերն ու ոտքերը որպէսզի փաստէ անոնց թէ իրենց տեսածը ցնորական երազ մը չէր, այլ  իրական և 
շօշափելի անձնաւորութիւն մը։

Յիսուսի միջոցով Աստուած ո՛ չ միայն խօսեցաւ Իր մասին. այլ յայտնեց Իր իսկական էութիւնը որ 
անշահախնդիր եւ վճիտ սէր է։ Ան մտաւ մեր աշխարհը մասնայատուկ ձեւով մը, որպէսզի մենք կարողանանք 
անձամբ ճանչնալ զԻնքը, պատմականօրէն ստուգել Իր արարքները, ​​տեսնել, լսել և անձամբ զգալ իր 
ներկայութիւնը մեր առօրեայ կեանքին մէջ։ Հետևաբար, աստուածաբան Ջոն Սթոթի խօսքերը ճշմարիտ 
են, քանի որ Յիսուս Քրիստոսը Աստուծոյ ամէնակատարեալ և վերջնական յայտնութիւնն է տրուած 
բովանդակ մարդկութեան։

Ջերմօրէն կը շնորհաորենք Տէր Յիսուս Քրիստոսի Ս. Ծննդեան եւ Ամանորի բարեբաստիկ Տօները:

"Count your blessings. Name 
them one by one. Count your 
many blessings, see what God 
has Done!"

CONTINUED ON NEXT PAGE



9 - Forum Christmas/Winter 20258 - Forum Christmas/Winter 2025

Աստուծոյ փառքին համար Յիսուս Քրիստոսի միջոցով: Առանց կասկածի  կարեւոր է ճանչնալ Աստուծոյ 
պարգեւները (օրինակ՝ կարողութիւններ, տաղանդներ, ժամանակ, դրամ եւ այլն)։ Կարեւոր է նաեւ 
շնորհակալութեամբ վայելելու, գործածելու, զարգացնելու, ներդնելու ու խնայելու զանոնք այնպիսի ձեւով, 
որ կ՛արտայայտէ մեր սէրը Աստուծոյ եւ մեր բարեկամին ու դրացիին հանդէպ։ Աստուծոյ պարգեւներուն 
հաւատարիմ խնամակալ ըլլալը մեր գոհունակութեան արտայայտութիւնն է, որով կը պատուուի Աստուած 
եւ կը փառաւորուի Անոր Անունը։

Երրորդ ճշմարտութիւնը այն է, որ ստացած պարգեւներուն նպատակն է՝ ծառայել ուրիշներուն։ 
Տնտեսութեան հիմքը այն է, որ մենք ստացողներ ենք, ոչ թէ տէրեր։ Սաղմոս 139.14-ը կը յիշեցնէ, թէ 
մենք «ահաւոր եւ զարմանալի կերպով» ստեղծուած ենք: Մենք ստեղծուած արարածներ ենք, ոչ թէ 
ստեղծիչ։ Զանազան միջոցներն ու աղբիւրները, որ Աստուած շնորհած է պէտք չէ մեզ հպարտացնեն, 
այլ անդրադառնալով թէ Աստուած է պարգեւողը, այն պէտք է մղէ մեզ խոնարհութեան եւ ուրիշներուն 
ծառայելու։

ԶԱստուած սիրելը՝ մեր ամբողջ էութեամբ՝ առաջին եւ մեծագոյն պատուիրանն է, բայց պէտք չէ 
մոռնանք, որ նոյն պատուիրանի երկրորդ մասն է՝ սիրէ՛  քու ընկերդ քու անձիդ պէս։ Բառերը անիմաստ 
են, եթէ սէրը չարտայայտուի գործերով։ Լաւ տնտես ըլլալը կը ներառէ նաեւ սիրել քու ընկերդ։ Բարի 
Սամարացիի առակին մէջ Յիսուս մեզի կը սորվեցնէ առատաձեռն կերպով տալ անոնց, որոնք վշտացած 
են ու կարիքաւոր։ Առակը կը շեշտէ, որ մեր ընկերը կրնայ ըլլալ անսպասելի կամ նոյնիսկ ոչ ցանկալի անձ մը, 
բայց մենք կանչուած ենք օգնելու բոլորին, որոնք կը տառապին։ Առակին մէկ կարեւոր պատգամն ալ այն է, 
որ Սամարացին իր ճամբայէն ելաւ եւ իր անձը մեծապէս անհանգստացուց՝ ուրիշի մը օգնական ըլլալու եւ 
ծառայելու:

Մատթէոս 25-րդ գլուխին մէջ Յիսուս կը սորվեցնէ, որ վերջին օրը Թագաւորը պիտի գայ եւ պիտի զատէ 
ժողովուրդները՝ եւ ոմանց դասէ իր աջ կողմը եւ ուրիշները իր ձախ կողմը։ Իր աջին եղողները անոնք են, 
որոնք ժամանակին խնամեցին քաղցած, ծարաւ, մերկ, առանձին, հիւանդ կամ բանտարկեալ անձերուն։ 
Անոնք պիտի կոչուին «Հօրս օրհնուածներ»։ Յիսուս կ՚ըսէ, թէ ինչ որ անոնք ըրին այս կարօտեալներուն, Իրեն 
ըրին, որովհետեւ անոնք իր եղբայրներէն ամենէն պզտիկներէն մէկուն ըրին (Մատթ. 25.31-46): Աստուած 
Եսայի մարգարէին միջոցով Իր ժողովուրդին կոչ կընէ․ «Բարի՛ ք ընել սորվեցէ՛ ք, իրաւո՛ ւնքը փնտռեցէ՛ ք, 
երջանկացուցէ՛ ք զրկուածը, որբը արդարութեամբ դատեցէ՛ ք եւ այրիին իրաւունքը պաշտպանեցէ՛ ք» 
(Եսայիա 1.17):

Փառք կուտամ Աստուծոյ, որ մեզմէ շատեր մեր եկեղեցիներու զանազան ծառայութիւններու, 
Աւետարանչականի եւ ուրիշ բարեսիրական ընկերակցութիւններու միջոցաւ եւ անձնապէս սէր կը 
ցուցաբերեն կարիքի մէջ եղողներուն։  Այս մէկը հասուն եկեղեցւոյ եւ հաւատացեալի նշաններէն մին 
է՝ ուշադիր եւ գթառատ ըլլալ կարօտեալներու նկատմամբ, ոչ միայն աղօթքով, այլ նաեւ գործօն 
մասնակցութեամբ։ Ահա թէ ինչ կը նշանակէ Աստուծոյ պարգեւներու հաւատարիմ տնտես ըլլալ։

Բարի սամարացիի առակը մեզ կը մղէ մեր ծառայելու եւ սէր ցուցաբերելու շրջագիծը աւելի ընդլայնելու։ 
Կը հրաւիրեմ աղօթքով փնտռելու կորսուածը, կարօտեալը եւ անտեսուածը՝ թէ մեր եկեղեցւոյ պատերէն 
ներս եւ թէ դուրսը, թէ մերձաւորը եւ թէ հեռաւորը։ Յիսուս կ՚ըսէ (Մատթ. 26.11), թէ որքան ալ հաւատարիմ 
ծառայենք կամ որքան ալ առատաձեռն կերպով տանք կամ սիրենք, մարդկային ցաւն ու տառապանքը պիտի 
շարունակուի մինչեւ Անոր գալուստը։ Բայց մեզ շնորհուած պարգեւները տրուած են աստուածային սէր եւ 
գութ ցուցաբերելու մեր շրջապատին։

Եթէ պատրաստ ես Անոր օրինակին հետեւելու, ապա դուն պիտի դառնաս Անոր գործիքը՝ արցունք մը 
սրբելու, ծարաւի մը գաւաթ մը ջուր հրամցնելու, ցաւ մը ամոքելու, հոգնած մը հանգիստի առաջնորդելու։ 
Կանչուած ենք ապրելու որպէս Աստուծոյ շնորհքներուն հաւատարիմ տնտեսներ։ Այս մէկը կ՚ընենք Աստուծոյ 
ուժով ծառայելով եւ Աստուծոյ խօսքը խօսելով, որպէսզի Աստուած փառաւորուի մեր բոլոր ըսածներուն եւ 
ըրածներուն մէջ։ Կանչուած ենք տնտեսներ ըլլալու մեր ամբողջ էութեանբ՝ սիրելու եւ ծառայելու Աստուծոյ 
եւ մեր ընկերին, մերձաւորին ու հեռաւորին։ Գնա եւ դուն ալ նոյնը ըրէ։

Որպէս Յիսուս Քրիստոսի հետեւորդներ, ինչպէ՞ ս պէտք է ապրինք այնպիսի աշխարհի մը մէջ, ուր շատերը 
հետաքրքրուած են միմիայն իրենցմով։ Ինչպէ՞ ս ներկայացնենք Քրիստոսը այնպիսի մշակոյթի մը մէջ, 
ուր սանձարձակ սպառումը, մրցակցութիւնը եւ անձնական փառասիրութիւնը յաճախ ծայրայեղօրէն կը 
քաջալերուին: Արդեօ՞ ք հնարաւոր է ապրիլ քրիստոնէական արժէքներով այնպիսի հասարակութեան մը մէջ, 
ուր եսասիրութիւնը կը ներկայացուի որպէս առաքինութիւն: Շատ դժուար է մեր Տիրոջ ուսուցումներուն 
համաձայն ապրիլ նման միջավայրի մը մէջ:

Առաջին դարու քրիստոնեաները եւս իրենց առջեւը ունէին նման մարտահրաւէրներ, բայց նոյն ատեն 
կանչուեցան իրենց հաւատքին համար բազմատեսակ տառապանքներ դիմագրաւելու՝ այնպիսին, որ մենք 
նոյնիսկ չենք կրնար ենթադրել: Պետրոս առաքեալ իր առաջին նամակին չորրորդ գլուխին մէջ կը խրատէ 
որ քրիստոնեաները ապրին Աստուծոյ կամքին համաձայն՝ իրենց տառապանքներով հանդերձ։ Ան 10-11 
համարներուն մէջ կ՚ամփոփէ իր ուսուցումները աստուածահաճոյ կեանքի մասին: Այս համարները կամփոփեն 
ճշմարտութիւններ, որոնք օգտակար են քրիստոնեաներուն բոլոր ժամանակշրջաններու մէջ։ Մեր ներկայ 
իրականութիւնները եւ մարտահրաւէրները ինչպիսին ալ որ ըլլան, մենք կանչուած ենք մշտապէս ապրելու 
որպէս Աստուծոյ շնորհքներուն հաւատարիմ տնտեսները:

Առաջին ճշմարտութիւնը- Տասերորդ համարը մեզի կը յիշեցնէ, թէ Աստուած իւրաքանչիւր քրիստոնեայի 
շնորհած է պարգեւներ: Աստուած ստեղծած է մեզ եւ օժտած զանազան կարողութիւններով եւ պարգեւած 
է տարբեր տաղանդներ։ Աստուծոյ շնորհքով եւ հաւատքով ունինք ներում քանի որ Յիսուս խաչին վրայ 
մեռաւ եւ յարութիւն առաւ: Աստուած Իր Որդին ուղարկեց, որպէսզի մեզ ազատէ մեղքին պատիժէն ու 
անեծքէն։ Ան կը շնորհէ իր Հոգին նոր կեանք մը ապրելու համար եւ կը պարգեւէ հոգեւոր պարգեւներ: Արդ, 
ինչ որ ենք եւ ինչ որ ունինք՝ Աստուծոյ կը պատկանի: Մենք տէրեր չենք, այլ՝ տնտեսներ, որոնք հաշուետու են 
Աստուծոյ եւ կանչուած՝ Իր պարգեւները գործածելու Անոր կամքի ու նպատակի համեմատ:

Երկրորդ ճշմարտութիւնը այն է, որ բոլոր այն պարգեւները, որոնք ստացեր ենք, պէտք է գործածուին 

Միութեան Հովիւին Պատգամը
Աստուծոյ Շնորհներու Բարի Տնտեսներ

Money is a powerful force in our lives. Jesus reminds us: Where your treasure is, there your heart will be also (Luke 12:34). God is 
concerned about how we exercise stewardship over all the material resources He has entrusted to us, not just a fraction of it. He cares 
about how we earn it, the way we manage it, the things we buy with it and even our methods for saving and/or investing it. While 
teaching about God's kingdom, Jesus used the example of servants who invested money entrusted to them by their master. The one 
who invested wisely was commended as a good and trustworthy servant! However, whether they invested wisely or foolishly, in the 
end they were all accountable to the Master. 

Many books have been written about Christian principles for handling money. One of the more important principles in that regard is 
tithing and I want to share some thoughts on that subject today. Many Christians argue that tithing is an Old Testament law and since 
we have been freed from the law by Christ, we do not need to tithe. My pastor back in Iran used to teach that if someone under the law 
gives 10% out of obligation, under grace, we should eagerly go beyond that out of thanksgiving. We do not tithe to obey the law and 
earn merit; we tithe in response to God's grace. Tithing is simply an expression of gratitude to God for blessing our lives. It is about 
trusting God and His provision; caring about God’s work; participating in His mission and trusting His church and its leadership. 

First Peter 4:10–11 is a powerful passage on stewardship. It reminds us that we are called to be faithful stewards of God’s grace in all 
its forms. Stewardship is not limited to our time or money—it includes our gifts, talents, schedules, and every aspect of what we think, 
say, and do.

God calls us to use the gifts we have received to serve Him and others with the strength He provides, so that in everything, He may be 
praised and His name glorified. We are not owners but managers, entrusted to handle God’s resources with integrity and accountability 
to Christ, our Master. Our calling is not for personal gain or recognition, but for service and for God’s glory.

Let us, therefore, examine our lives through the lens of a steward of God’s grace. With His help and guidance, may we make 
stewardship not just a nice idea, but a way of life.



10 - Forum Christmas/Winter 2025 11 - Forum Christmas/Winter 2025

By Rev. Ron Tovmassian, AEUNA Field Pastor
Mighty in a Manger

"...the title Mighty One 
is a Name that praises 
God as the Mighty 
Warrior!"

From now on all generations will call me blessed for 
the Mighty One has done great things for me---holy is 
his name.  - Luke 1:48c-49 
 
Have you ever contemplated the overwhelming 
message of love represented in the Christmas story. 
In considering the incarnation, it is easy to dwell on 
how wretched and undeserving we were that God had 
to make this selfless sacrifice to save us. Sometimes it 
seems that because we have no right to it and are so 
destitute of righteousness, we should feel humbled and 
abased.  
 
Yet the Scriptures tell us that the incredible sacrifice of 
the incarnation was a gift of grace. God doesn’t expect 
us to deserve it nor does He want us to feel shame for 
receiving it. On the contrary, His desire is that through 
this divine act of love, we might realize how cherished 
we are in His eyes. The message of Christmas lets us 
know just how special and loved we must be that God 
would do such an amazing thing for us.  
 
Imagine someone is destitute and homeless, living 
on the streets. Another person comes and gives that 
person food, security and a place to live at great 
personal sacrifice It is exceedingly generous, and the 
person feels humbled and shocked. What have I done 
to deserve such kindness? I am a nobody. The intent 
of the giver was not to make that person feel like a 
nobody, it was to help them see that they have value 
and worth. In the same way, the message of Christmas 
is not meant to remind us of what we do not deserve, 
but to celebrate what God did to show us that He 
cherishes us whether we deserve it or not. 
 
Christmas Canticles are the songs of praise recorded 
in the first two chapters of Luke’s gospel as he tells the 
story of Christ’s birth. The Magnificat, is Mary’s Song 
or Canticle and the verse above is just one small part 
of it, that carries some profound themes.  
 
First, the title Mighty One is a Name that praises God 
as the Mighty Warrior who goes first into the battle, 
winning the victory for His people. He is the one 
everyone thanks and honors giving Him praise after 
the battle, because without Him all would have been 
lost. A biblical example of a Mighty One is David. 

He put his life on the line because of His love for His 
people. Even as they rejected and despised Him, He 
remained faithful.   
 
But what is the motivation for such a person? Why 
does he go forward and risk his own life to serve 
people who are helpless and unable to succeed 
themselves? Is it because those people are worthless 
to Him? Does he want to humiliate them? Are such 
actions an indication that the people he is saving are 
useless and unimportant? On the contrary the very 
fact that this great and powerful leader is making this 
great sacrifice on their behalf instills them with value. 

It shows them he does not despise them because they 
are weak, on the contrary he cares so much about 
them that he is willing to fight and risk his own life to 
protect and save them.  
 
Second, Mary is portrayed as a humble person in 
the Scriptures, someone who recognizes that she is 
unworthy for the task she is being given. Yet, instead of 
dwelling on her unworthiness and obeying out of duty 
and obligation, her focus is on what this all means to 
her. She takes note of the fact that God her Savior 
has been mindful of her humble estate but is also 
overwhelmed by the fact that generations will call me 

blessed. The focus is not on her unworthiness, rather 
it is on the fact that The Mighty One has acted on her 
behalf. She says He has done great things for me. Not 
one thing, but many things, including salvation, justice 
and mercy for others who are poor, weak and lack the 
ability to win the battle on their own. 
 
Finally, it is about the greatness of God whose name 
is holy. He, The Mighty One, was willing to stoop 
down and remove His mantle of divinity for a time. In 
Philippians 2:7, the Apostle Paul says Jesus emptied 
Himself by taking the form of a bondservant and 
being born in the likeness of men. The incarnation 
is not just an act of selfless sacrifice; it is a love song. 
This divine act of grace was not meant to make us feel 
bad and turn our attention to our shame, but to make 
us feel loved and to celebrate our original pedigree as 
children of God, created in His image with His divine 
spark living inside of us.  
 
There is a story of a knight who captured a huge 
treasure in a quest for his king. When he returned to 
the castle, he felt his job was done, so he disappeared 
and went on with his duties. The king heard about 
his heroic efforts and called for him. Upon his arrival 
the king placed the biggest, most valuable jewel of 
the treasure before him saying: I give you this gift 
as a token of my esteem for you as a cherished and 
most valuable son of my kingdom. The knight was 
overwhelmed but considered himself unworthy. He 
told the king: This is too great a gift for me to accept. 
Undaunted, the king replied: It may be too great a gift 
for you to accept but it is not too great a gift for me 
to give. 
 
At Christmas, our divine King, the Holy God who is 
The Mighty One, gave the most precious jewel among 
all His treasures, His one and only beloved Son, to 
demonstrate His love and show us how much we 
are valued and cherished in His eyes. I pray that the 
story of the incarnation will drive us to our knees in 
humility, like that knight, saying: This is too great a 
gift for me to accept! But even in that humility I pray 
we may hear the voice of God saying back to us: It may 
be too great a gift for you to accept, but it is not too 
great a gift for me to give.  
 
Have a Blessed and Very Merry Christmas.



13 - Forum Christmas/Winter 202512 - Forum Christmas/Winter 2025

A serious and thorough study of the Bible reveals that Jesus 
is both human and divine by virtue of possessing two distinct 
natures that are inseparably and inalterably united in His 
unique person. In addition to this peculiar truth, Jesus performs 
three functions by occupying three main offices which, in Old 
Testament times, were held by three prominent officials whose 
roles were highly regarded. These three autonomous positions 
were delegated to prophets, priests and kings whose services 
were essential for the operation of the old administration. The 
highly interesting fact is that Jesus Christ, through His life and 
ministry, has flawlessly fulfilled these roles.

1. Jesus As Prophet 
A prophet was a person chosen by God to relay His messages 

and to reveal His will to the people. In a special sense, a prophet 
functioned as God’s mouthpiece and acted as an intermediary 
between God and His people. Jesus was uniquely qualified for 
this position on account of the most intimate relationship He 
has had with His Father. For instance, in the Gospel of Matthew 
11:27. Jesus boldly states, “All things are delivered to Me by My 
Father, and no one knows the Son except the Father, and no one 
knows the Father except the Son.” Here Jesus articulates the 
profound truth that to obtain the most complete and accurate 
information about God’s character, His will and His mode of 
operation, a person has to seek the only reliable and infallible 
source: Jesus Christ, the perfect revealer of God.

Another evidence for the divine origin of Jesus’ teachings is 

By Rev. Kevork George Terian

Editor-in-Chief, Forum magazine

Senior Pastor, Immanuel Armenian Congregational 
Church, Downey, CA

Features

1.	 Jesus' Three Offices: Prophet, Priest, King  
p. 12-14

2.	 Two Natures of Jesus Christ  
p. 14-15

3.	 The Refining Influence of Jesus’ Teachings  
on Ancient Rome 
p. 16

4.	 Hymn of Promise by Natalie Sleeth 
p. 17

found in the Gospel of John 12:49, where He unambiguously 
says, “I did not speak on my own initiative, but the Father 
who sent Me commanded Me to say what I have spoken.” In 
this statement, Jesus is emphasizing the fact that His words 
do not express His personal thoughts or ideas, but are a 
direct revelation of God’s immutable will for mankind. What 
differentiates Jesus’ message from ordinary human speech is 
its divine source of authority. Those who reject the teachings 
of Jesus are, in reality, behaving like rebels who are living in 
defiance of their Creator’s authority.

In Deuteronomy 18:15, Moses made an astonishing declaration 
to the people of Israel. He said, “The Lord your God will raise 
up for you a prophet like me from among you, from your 
countrymen, and you shall listen to him.” In Acts 3:22, the 
Apostle Peter refers to this amazing prophecy and says it was 
fulfilled by the ministry of Jesus Christ.

What convinces me, without the slightest doubt, that Jesus 
is the ultimate fulfillment of this amazing prophecy, is the 
testimony of Jesus Himself, recorded in John 5:45-47, where He 
makes the bold assertion that Moses’ words pointed to Him. 
Jesus told His contemporaries that if they believed in Moses, 
they would naturally believe in Him. Then, Jesus gives the 
reason for His argument, by adding, “For Moses wrote about 
Me.” Jesus claims that Moses’ prophecy referred to Him and 
could not be applied to anyone else.

2. Jesus Christ As Priest 
In the Old testament, the main duty of the priests was to offer 
daily sacrifices to God, on behalf of their people, for the purpose 
of obtaining a spiritual cleansing and forgiveness for their 
sins. Symbolically, the priests who officiated at the Jerusalem 
temple, were representatives of Jesus, the True Priest, who 
voluntarily laid down His own life to make that perfect and 
once-for-all sacrifice for the atonement of human sin. This truth 
is highlighted in the Epistle to the Hebrews 9:28, where we are 
specifically told that “Christ was sacrificed to take away the sins 
of many people.”

According to the Law of Moses, all the priests had to belong to 

Jesus' Three Offices: Prophet, Priest, King the tribe of Levi and prove that they were directly descended 
from Aaron, the first Jewish High Priest. Legally, Jesus could not 
have become an earthly priest simply because He was not from 
the Priestly Tribe of Levi.

By what right or virtue has Jesus become our High Priest? The 
answer to our quest is found in Psalm 110:4, where we are told 
that Jesus’ priesthood stems from the Order of Melkizedek, a 
rather mysterious figure whom we first encounter in Genesis 
chapter 14. We know that Abraham’s  nephew, Lot, chose to 
settle in the fertile Jordan valley where existed several cities, the 
largest of which was Sodom. According to the Biblical narrative, 
Lot and his entire family got kidnapped by an alliance of three 
kings led by Chedorlaomer. Abraham armed his 318 servants 
and managed to rescue his nephew after a fierce battle. That 
was when Melkizedek appeared to bless Abraham.

Driven by curiosity, we want to know more about Melkizedek’s 
identity. From the Biblical Record we glean the following 
important facts about him:

•	 The analysis of his Hebrew name reveals that its literal 
meaning is “King of Righteousness”

•	 He was King of Salem, meaning “King of Peace”

•	 He was a priest of “El Elyon” which means “The Most High”

•	 His priesthood is eternal and that makes it superior to the 
Levitical Priesthood that ended after Calvary;

•	 Melkizedek’s priesthood predated the Levites’ Order by 
seven centuries.

Psalm 110 has been acknowledged as a Messianic Psalm and 
this fact is substantiated by its opening verse: “The Lord said 
to my Lord, sit at My right hand until I make your enemies your 
footstool.”

In Matthew 22:41-43, Jesus was involved in a heated argument 
with His fiercest opponents, the Pharisees, to whom He directs 
a simple question: “Whose Son is the Christ?” Bear in mind the 
fact that “Christ” means “The Anointed One” and refers only to 
the Promised Messiah.

Without hesitation, and to our great surprise, the Pharisees 
answered correctly by stating, “He had to be David’s son.” It 
was common knowledge among the ancient Hebrews that the 
Messiah had to come from the lineage of King David.

At this stage, Jesus asked the Pharisees another penetrating 
question: “How could David, under divine inspiration, call his 
son Lord?”  How could the Messiah be David’s son and his Lord 
at the same time? When the Pharisees were soundly defeated 
by Jesus’ superb logic, they remained speechless, quickly 
disappeared, and never dared to pursue their argument.

In the Epistle to the Hebrews 7:1-10, by alluding to the unique 
priesthood of Melkizedek, the writer shows, not only the 
legitimacy, but also the superiority of  Jesus’ High Priestly 
ministry to that of Aaron and his descendants who served at the 

Jerusalem Temple under the banner of the Levitical Priesthood.

Based on what we have  so far discussed, Christian theologians 
have maintained, throughout the centuries, that Melkizedek 
was a type of Christ; in other words, Melkizedek foreshadowed 
the priesthood of Jesus. I don’t find such an interpretation to 
be objectionable because it proves that Jesus’ priesthood is 
of a higher rank than that of the Levitical priests of the Old 
Testament.

Having said that, I am of the opinion that the appearance of 
Melkizedek to Abraham was a Christophany, which means the 
appearance or manifestation of Christ’s divinity, either before 
His incarnation or after His Resurrection, to a mortal human 
being. This belief of mine is based on several observations.

•	 The existence of a priestly order implies a succession 
of priests who carry on a similar ministry. In the whole 
Bible, we do not find any person, other than the Lord Jesus 
Christ, who is designated as a priest after the similitude of 
Melkizedek’s Order.

•	 The name “King of Righteousness” is ascribed to Jesus 
Christ in the Epistle to the Hebrews because righteousness 
is an integral part of His Character and offers it to His 
followers through His supreme sacrifice on the Cross.

•	 We are told that Melkizedek had neither a beginning of 
days, nor an ending of life (Hebrews 7:3). This means that 
Melkizedek was and is a Divine Being whose ministry, on 
our behalf, continues forever without any interruption. 

•	 It is not a far-fetched idea that Melkizedek was a pre-
incarnate appearance of Jesus Christ because in Genesis 
chapters 17-18, Abraham saw and spoke to the Lord who 
appeared to him in the form of a man.

The Rabbis of the pre-Christian era were unanimous in believing 
that Melkizedek was a pre-existent divine being and equated 
him with the Messiah. It’s pathetic that modern Rabbis are 
advancing the ridiculous view that Melkizedek was either an 
idealized human or an angel. Such an interpretation contradicts 
the Biblical description of Melkizedek who is portrayed as an 
eternal Divine Being. Fortunately, a torrent of fresh air has been 
injected into  Christian apologetics by prominent Messianic 
Jewish theologians like Mark S. Kinzer, Jen Rosner  and Joseph 
Shulan whose extensive writings shed a very bright light on 
old Jewish religious beliefs, practices and traditions from a 
Messianic perspective. In every age, the Lord has had a band of 
faithful witnesses who have courageously upheld the banner of 
truth which is indestructible.

3. Jesus As  King 
A king is someone who has the authority to reign and rule 

CONTINUED ON NEXT PAGE

" Jesus Christ, the perfect 
revealer of God."



15 - Forum Christmas/Winter 202514 - Forum Christmas/Winter 2025

manner, and help us when we reach the limits of our endurance.

In the New Testament Epistle to Hebrews 10:5-7, there is an 
amazing Messianic prophecy in which the speaker is Jesus 
Himself. In a conversation that took place in the Heavenly Courts 
before His incarnation, Jesus tells His father: “You do not desire  
animal sacrifices, but a body You have prepared for Me, as it 
is written of me in the volume of the book.”  The same wording 
is found in Psalm 40:7-8.where the Messiah declares that He 
delights to do His Father’s will. 

In these two parallel passages we are explicitly told that a body 
was prepared for the Messiah in order to make the once-for-all 
sacrifice for the atonement of human sin. Jesus says very clearly 
that His mission to save sinners is outlined in the prophetic 
scrolls of the Old Testament.

If Jesus were only human, He could not be a Savior for sinners; 
if He were only divine, He could not die in our place  because 
divinity never dies. Therefore, it was crucial for the plan of 
salvation that Jesus have both, a divine and a human nature.

We should never lose sight of the truth that “Jesus is God 
manifested in the flesh” (1 Timothy 3:16).

One of the most prominent early church fathers, Athanasius, 
says, “The Son of God became the Son of Man so that we, through 
faith in Him, might become the sons and daughters of God.”

The simplest definition of the incarnation is the union of the 
Godhead (Deity) and humanity in the one person of Jesus 
Christ. In a nutshell, Jesus is fully God and fully man in one 
person. This is the greatest and most stunning miracle that 
has ever happened. It is important to emphasize that Jesus did 
not surrender any of His divine attributes when He assumed a 
human nature. It was possible for Him to get hungry and feel 
tired, yet at the same time, still be God,

The standard orthodox teaching about the Person of Christ 
was formulated at the Council of Chalcedon that convened in 
A.D. 451. The Armenians did not attend this important Church 
Council because they were fighting against the Persians who 
had invaded Armenia at that same year to impose the religion of 
Zoroaster as a replacement for Christianity.

The Chalcedonian Creed can be summarized by the following 
five main points:

1.	 Jesus has two natures – human and divine.

2.	 Each nature is full and complete; hence, Jesus is a perfect 
God and a perfect man.

3.	 Each nature remains distinct by preserving its own 
peculiarities.

4.	 Christ is only one person even though He has two natures.

5.	 Things that are true of only one nature are, nonetheless, 
true of the person of Christ. If an act was performed by only 
one of Christ’s natures, He could still say, “I did it.”

The Bible clearly asserts the fact that Jesus is not merely 
someone who has a close resemblance to God, but rather, He 
is that unique person in whom the fullness of the Godhead 
(Deity) dwells in bodily form (Colossians 2:9). In other words, 
everything that God is, Jesus is. When the Apostle Thomas 
met the resurrected Christ, he bowed in front of Him, and cried 
out, “My Lord and My God” (John 20:28).

We fully reject the heretical teaching which claims that Jesus is 
a lesser deity than God the Father.

One of the false teachings that was repudiated at the Council 
of Chalcedon claimed  that although Jesus had a human body, 
he did not possess a human mind or a human spirit. The 

proponents of this notion held the view that the mind, the will 
and the spirit of Christ were purely divine. This teaching was 
rejected because it denied that Jesus was fully and truly human, 
like the rest of us. The Council affirmed the truth that just as 
Jesus has all the essential elements of Deity, He also has 
all the essential elements of the human nature, including a 
human mind, a human will and human emotions.

Was the incarnation of Christ necessary? Why did Jesus take 
on Himself the human nature? The answer to these questions 
is found in the Epistle to the Hebrews 2:17 which states, “He 
(Jesus) had to be made like His brethren in all things, that He 
might become a merciful and faithful High Priest in things 
pertaining to God,, to make a propitiation (an atonement) for 
the sins of the people.” This verse gives us two reasons for the 
incarnation: first, Jesus became man so that He could die for 
our sins and to make a perfect atonement for them; second, 
the humanity of Jesus enables Him to fully identify with us (His 
brethren), to fully sympathize with us in all the trials of life.

Unfortunately, the well-known verse of John 3:16, which is aptly 
called “The Miniature Gospel,” is not correctly translated into 
English. In the Greek New Testament we find the compound 
word “monogenes” which literally means “one of a kind.” The 
correct English rendering of John 3:16 would be: “God so loved 
the human race that He gave His one -of- a- kind Son, that 
whosoever believes in Him should not perish, but have eternal 
life.” In English, we have the word “unique” which is the closest 
equivalent to the Greek “monogenes.” Yes, Jesus is unique 
indeed because in our entire universe, there is no one like Him, 
who is truly God and truly man.

The right understanding of the incarnation embraces the truth 
that the two natures of Christ remain distinct by retaining their 
own properties. They neither alter one another’s essential 
elements, nor do they mix together to form a third nature. In the 
early stages of the Post-Apostolic Era, a heresy was developed 
that taught the human nature of Christ was absorbed by the 
divine nature, and through this process, the composition of both 
natures was somewhat changed.

To prove their point, the adherents of this erroneous view used 
the analogy of dropping ink into a glass of water. The substance 
of the resulting mixture can no longer be identified as pure 
ink or pure water because, in reality, it is now a hybrid whose 

Two Natures of Jesus Christ

over people. On Palm Sunday, during Jesus’ triumphal entry into the old city of Jerusalem, Matthew the evangelist quotes a prophecy from 
Zechariah 9:9, applies it to Jesus by stating, “Behold your King comes to you, gentle and kind, mounted on a donkey” Matthew 21:5.

The main references to Jesus as King of kings are found in Revelation 17:14 and 19:16 that reveal His absolute power and authority to 
judge all people and to rule over the whole world at His second coming.

As Prophet, Jesus reveals God’s will to us by freeing us from ignorance; as Priest, He made a perfect atonement for us, and by 
reconciling us to His Father, He redeems us from sin and its dire consequences; and as King, He rescues us from the tyrannical 
dominion of sin and  surrounds us with His benevolent rule. By holding these three offices, Jesus completely nullifies all the effects of 
Adam’s Fall, and guarantees our eternal salvation.

component parts have changed one another. From this analogy, 
the advocates of this heretical view deduced that the divine and 
human natures of Christ modified one another by commingling, 
and consequently produced a third nature that was different 
from the previous two. The church rightly condemned this 
teaching because it contradicts the Bible that attests to the fact 
that Christ is fully divine and fully human. In the incarnation, 
the human nature of Christ did not become  all knowing, 
and His divine nature did not become ignorant of anything.

Have you been puzzled by Jesus’ statement that He did not 
know the day or the hour of His return to our planet (Matthew 
24:36)? Some people have raised the question: “If Jesus is God, 
why was He ignorant of the day of His second coming? This 
apparent contradiction is resolved by our understanding that 
Jesus is One Person with two natures. In regard to His human 
nature, Jesus did not have all knowledge, but in His divine 
nature, He is omniscient.

The union of the divine and human natures in the Person of 
Christ makes Him an all-sufficient Savior.

Because Jesus is God, He cannot be defeated and all human 
beings will be accountable to Him when He returns to our world, 
not as a helpless baby, but as King of kings and Lord of lords to 
judge the whole world. Because Jesus  “became flesh and dwelt 
among us,” and in His human nature conquered all the trials 
that we encounter, He can identify with us in the most intimate 

T'oros the Deacon (Armenian), 1311.  Four miniatures of the life of Christ from a 
gospel book of 1311 (displaying: Transfiguration). The Metropolitan Museum of Art. 

Armenian Gospel book was produced in 904 of the Armenian era (1455 CE)  
at the monastery in Xizan by the scribe Yohannēs Vardapet (displaying:  
The Crucifixion and Mourning over Christ's Body). Walters Art Museum.



16 - Forum Christmas/Winter 2025 17 - Forum Christmas/Winter 2025

The gladiatorial games were very popular in pagan Rome and, unfortunately, they continued to be considered as the most fascinating 
entertainment for its citizens even a century after Emperor Constantine issued the famous Edict of Milan in 312 A.D., acknowledging 
Christianity to be the religion of the state. The extreme violent and bloody nature of the games did not seem to bother the conscience 
of the Romans even after their adoption of the Christian faith. The continuation of the games was justified by the fact that the gladiators 
were slaves, prisoners  and rebels who had the audacity to defy the authority of the empire. In other words, the lives of the men who 
fought and died in the arena of the Colosseum were not regarded to be valuable.

A humble Christian, named Telemachus, who lived in the Eastern part of the Roman  Empire, was so upset that he decided to take a 
bold action to display his displeasure and fierce opposition to these gory games, with the intention of ending them for good because 
they violated the teachings of Jesus Christ.

He traveled to Rome, and made his way to the Colosseum where 60,000 spectators had gathered to witness two. men fight  until one 
of them got killed. When the gladiators stepped into the arena, raised up their swords, and addressing the emperor shouted, “We who 
are about to die, salute you,” the assembled crowd roared their approval. At the end of the introductory ritual, the dramatic fight began. 

Whenever a gladiator scored a hit against his opponent and drew some 
blood, the excitement of the spectators intensified and they began yelling 
'Finish him off!’

At that time, Telemachus got up from his seat, ran into the arena and 
separated the two fighters by standing between them. Facing the hostile 
crowd, he shouted at the top of his voice, “In the name of Jesus Christ, I 
implore you to stop this monstrosity that contradicts the message of the 
Gospel.” Telemachus was right because Jesus recognizes the intrinsic value of 
all human life.

The crowd became enraged at Telemachus because he tried to spoil their 
entertainment. They began shouting obscenities at him and urged the 
gladiators to kill the intruder and continue with their fight. The brave Christian 
stood his ground and refused to budge from his position. At this crucial 
junction, scores of spectators rushed into the arena and one of them stabbed 
Telemachus with a dagger, and thus silenced the voice of a courageous 
Christian.

The martyrdom of Telemachus and the message that he had proclaimed prior 
to his demise, had such a tremendous impact on Emperor Honorius, that he 
got up and returned to his palace without watching the conclusion of the 
game. The majority of the spectators followed the example of their emperor 
and returned to their homes after realizing the hideous character of their 
prized entertainment. 

The next day, Emperor Honorius issued a decree that outlawed the 
gladiatorial games. During the year 404 A.D., an established Roman tradition 
was abolished due to the positive influence of the Christian faith. The 
Romans who for centuries had cherished the gladiatorial games, finally 
developed a revulsion against them because a simple Christian exposed their 
incompatibility with the sublime moral and ethical standards that Jesus has 
set for Hus followers. The advent of Christ has chipped away at the disgusting 
and barbaric pagan customs until they were banned and eventually 
demolished.

The Refining Influence of Jesus’ 
Teachings on Ancient Rome In the bulb, there is a flower

In the seed, an apple tree

In cocoons, a hidden promise

Butterflies will soon be free

In the cold and snow of winter

There’s a spring that waits to be

Unrevealed until its season

Something God alone can see

Hymn of Promise by Natalie Sleeth

There’s a song in every silence

Seeking word and melody

There’s a dawn in every darkness

Bringing hope to you and me

From the past will come the future

What it holds, a mystery

Unrevealed until its season

Something God alone can see

In our end is our beginning

In our time, infinity

In our doubt, there is believing

In our life, eternity

In our death, a resurrection

At the last, a victory

Unrevealed until its season

Something God alone can see

By Rev. Dr. Avedis Boynerian
Two Parables

“The Kingdom of Heaven is like a mustard seed and Yeast.”   
- Matthew 13:31a, 33a

As we reflect on two of Jesus’ parables—two very short stories with 
very profound messages, we realize that they both speak about the 
Kingdom of God—where God rules and reigns.

Jesus was a Master Teacher. He taught in many places and in many 
ways. Here, in Matthew 13:31–35, we see Him teaching through 
parables.

What is a parable? A parable is a simple story used to illustrate a 
moral or spiritual truth. Jesus was a brilliant storyteller. He could 
capture the attention of large crowds with everyday stories that 
revealed eternal truths.

Whenever Jesus talked about the Kingdom of God, He spoke about 
God’s nature, values, and the principles that govern His rule. And 
when He wanted people to truly understand, He used stories—
parables—to make His message stick.

Many people ask: What is God like? What is His Kingdom like? What does it mean to live as a Christian? What will 
God’s judgment be like?  Jesus answered these questions—again and again—through parables. Let’s now look at the 
two parables:

CONTINUED ON NEXT PAGE



18 - Forum Christmas/Winter 2025 19 - Forum Christmas/Winter 2025

1. The Parable of the Mustard Seed (vv. 31–32) 
Jesus says the Kingdom of God is like a mustard seed—
the smallest seed  His listeners could visualize. A man 
takes this tiny seed and plants it in a field. In time, it 
grows into a tree so large that birds come and perch on 
its branches.

The Kingdom of God, Jesus teaches, may start very 
small—but it does not stay small. It grows, it expands 
and it impacts lives. It changes hearts and its influence 
reaches farther than we can imagine. 

The Moral Lesson: Small things can grow into 
something great. The Kingdom may start with just a 
word, a prayer, a faithful act, but over time, it bears great 
fruit. It transforms lives, families, and even nations.

2. The Parable of the Yeast (v. 33) 
Here, Jesus compares the Kingdom of God to a lump of 
yeast which, unlike a seed, it does not grow. Instead, it 
spreads. It permeates the dough and transforms it from 
the inside out. Yeast works slowly, often invisibly, but its 
effect is powerful and lasting. Just a little yeast can make 
a whole batch of dough rise. We are called to influence 
the world around us, not by overpowering it, but by 
permeating it with the love and truth of Jesus.

We are to be in contact with the world without 
becoming like the world. We are to transform the 
culture of our environment, not to be molded by it.

We live in an age of impatience. The microwave oven 
may be the invention that most perfectly represents our 
culture—we want everything fast. However, we know 
that spiritual growth and the impact of God’s Kingdom  
often take time. That’s why Jesus reminds us to be 
patient and trust in God’s timing.

3. Meaning and Application 
These two short parables contain a deep meaning 
for our Christian faith and lives. Jesus compares the 
Kingdom of God to a mustard seed and to yeast—two 
small things that bring about powerful results. So, what 
do these parables teach us?

•	 Faith may begin small, but it grows when it is 
planted by God in our hearts.

•	 God’s work often begins quietly, even invisibly, but 
its effects are far-reaching.

•	 Our Christian life should influence every part 
of our being. No area of our life should remain 
untouched by our faith in Jesus.

Here are few examples that show the power of our faith 
in God:

•	 Daniel and his three friends remained faithful to 
God even when they were placed under immense 
pressure from a powerful king.

•	 Vartan Mamigonian and the Armenian nation 
chose to retain their faith and identity even when it 
meant facing death.

•	 Today’s  persecuted believers remain faithful to 
God and worship Him despite the risks. Like the 
mustard seed and the yeast, they are germinating 
quietly and growing steadily.

Jesus wants us to live out our faith with perseverance, 
courage, and commitment. Our faith is meant to shape 
our values, our choices, our relationships, our work, our 
speech and our behavior.

We are called to permeate the world, not to be 
permeated by it. That’s why, before going to the cross, 
Jesus prayed for His disciples and for us: “That they (the 
disciples) be not of the world, even as I am not of it” 
(John 17:16).

We must not isolate ourselves from the world. If we do, 
how can we influence it? We must be in the world, but 
not of the world. Sometimes we wonder: Am I making 
any difference?

Jesus reminds us that even small acts of faith can 
have a great impact for the Kingdom. When we look 
around, we may feel discouraged by what we observe: 
Do we see more good or more evil? Are Christians 
exerting a strong influence on their societies or are they 
compromising their principles? Does evil seem to be 
winning the battle?  Don’t be discouraged but remember 
the following truths:

•	 The mustard seed was hidden in the ground.

•	 The yeast was hidden in the dough. Yet, both 
brought about a great transformation. The 
Kingdom of God—where God rules and reigns—may 
seem small and insignificant at first, but it grows, 
and nothing can stop its constant growth.

So, let’s begin doing our assigned task. Let’s be mustard 
seeds and yeast. Let’s influence the world from the 
inside out by our unshakable  faith, perseverance in 
righteous living and total commitment to Jesus Christ. 

"...even small acts of  faith 
can have a great impact for 
the Kingdom."

This year, we remember a council that took place 1,700 years ago 
and still shapes how we practice and affirm our faith. What does a 
council that took place almost two millennia ago have to do with our 
Christian faith today? Let us first understand why the council was 
convened and how its conclusions are still affirmed. 

From May until July of 325, bishops, convened by the Emperor 
Constantine I, gathered in Nicaea (modern-day İznik, Turkey) to 
hold the first Council of Nicaea, the first council of the Christian 
Church. This council sought to address the Arian heresy, which was 
quickly gaining traction in Christian communities, concerning the 
nature of Christ and the three persons of the Trinity. The heretical 
teaching originated in the Eastern Church, taught by Arius of 
Alexandria. Arius held firmly to the conviction that Christ was not 
divine in the same way as God the Father, but was created and thus 
not of the same substance as the Father. As the Arian heresy grew, 
it reached a boiling point for the larger Church community because 
it called into question the most fundamental claims of the Gospel 
message: Can we be saved by Christ’s death on the cross and His 
resurrection if He doesn’t fully share the same divine essence that the 
Father has?

In light of this threat to the larger church, about three hundred 
bishops, along with other delegates, began their debates in Nicaea to 
respond to this heresy. The council drew members of  
participation far from its own geographical context. Within those  
represented, it is theorized that Aristakes, son of Gregory the  
Illuminator, represented the Armenian Church during the debates.  
The Council and its significance are mentioned in the writings of 
Moses of Khoren and Agathangelos, famous writings of ancient  
Armenian history. Thus, we can see how Armenia’s presence shaped  
the earliest articulation of Christian faith and doctrine.

Over the course of two months, the bishops, famously led by Athanasius of Alexandria, were tasked with debating 
and constructing a document that could fully encapsulate the essence of the Christian faith while simultaneously 
responding to and condemning heretical beliefs. The resultant creed was written in Greek and included the 
addition of a nonscriptral word used to describe the unity between the Son and the Father: homoousios (“of 
one substance”). The result of the council, the Nicene Creed, is the only ecumenical creed that is accepted as 
authoritative by the Eastern Orthodox, Anglican, Roman Catholic, and major Protestant churches. In this creed, 
the church doubled down on its conviction that Jesus, the Son of God, shares in the fullness of the mystery of 
God’s uncreated nature and assures us that our hope in salvation is not in vain. By the Son sharing the same 
substance as the Father, we can be sure that the Son's act in salvation was the same Son who created us in the 
beginning.

As for Armenians, it reminds us of our long-held connections and continual discourse within the larger Christian 
community, which remains to this day. Much like our collaboration with the universal church, in rejecting this 
heresy and preserving the significance of Christ's work on the cross, Armenians across the globe speak in unison on 
the importance of this event for our traditions. This foundational document reminds us that we inherit a faith and 
ecclesial tradition passed down by the faithful witness of the historical church. As we recite the creed, we echo the 
voices of those who gathered in Nicea 1,700 years ago. 

By Catherine Momjian-Preuhs

The Nicene Creed and the 
Armenian Faith Today 

Icon depicting Constantine the Great, accompanied by the bishops of the First 
Council of Nicaea (325), holding the Niceno-Constantinopolitan Creed of 381.



20 - Forum Christmas/Winter 2025 21 - Forum Christmas/Winter 2025

nativity story. 

Hark! The Herald Angels Sing (18th Century) 
The beloved carol, Hark! The Herald Angeles Sing was 
written by the prolific hymn writer, Charles Wesley 
(1707-1788), the younger brother of John Wesley, co-
founders of the Methodist movement. Their deep-rooted 
faith is evident in this theologically rich carol penned 
by Charles. The carol is in three stanzas and presents 
the miraculous birth of the Savior while underscoring 
God’s salvation made possible through only the Christ 
Child: “born that man no more may die, born to raise 
the sons of earth, born to give us second birth.” Wesley 
artfully incorporates the different names given to Jesus: 
“the newborn King,” “the everlasting Lord,” “offspring 
of the virgin’s womb,” “Godhead,” “the incarnate deity,” 
“our Immanuel,” “heaven-born Prince of Peace,” “Sun 
of Righteousness,” intertwining the divine with the 
human. These references to Christ permeate the carol, 
reinforcing theology through song. 

The music for this carol was composed by the renowned 
composer, Felix Mendelssohn (1809-1847). Originally, the 
tune was part of his “Gutenberg Cantata” which he had 
composed for the 400th anniversary of the Gutenberg 
printing press. 

The merging of Charles Wesley’s lyrics and Felix Mendelssohn’s 
melody, created decades apart, in Hark! The Herald Angeles 
Sing, has produced a carol that has remained in the Christmas 
canon due to its theologically rich message reinforced with an 
upbeat, joyous melody.  

O Come, O Come Emmanuel (Veni, Veni, Emmanuel) (8th/9th 
Century) 
This Latin hymn is the output of monastic life dating back to 
the 8th or 9th century. The author unknown, has based the text 
on Matthew 1:23: “The virgin will conceive and give birth to a 
son, and they will call him Immanuel.” This short verse has an 
enormous impact. It underscores that God, from his heavenly 
throne, became like us, a human. He did this through a modest 
means in a humble setting. Throughout the carol, we encounter 
different names attributed to the Christ Child. The name, 
“Emmanuel” meaning “God with us,” is one of the most common 
names attributed to Christ. In addition, several names that are 
derived from the Old Testament punctuate the carol, such as: 
“Rod of Jesse, Day-spring, Key of David, Bright and Morning Star.” 
These names connect the Old Testament prophecy with the New 
Testament fulfillment. “God with us” is a fundamental concept 
that is reinforced through this ancient carol.

O Come, O Come Emmanuel was translated from Latin to English 
by John Mason Neale and Henry Sloane Coffin in the 1850s. It 
is a simple yet profound carol in a minor key with rhythmic 
melody that creates an aura of mystery. The Gregorian chant-
like melody permeates throughout the carol, reminiscent of 
monastic worship. The solemn steady tempo, slowly moving the 
music along, allows one to contemplate the message imbedded 
in this carol, an invitation for Christ to enter our hearts and lives. 

It is a beautiful and simple carol that penetrates our hearts.

O Holy Night (19th Century) 
O Holy Night, originally titled Cantique de Noël, is one of the 
most powerful Christmas carols written. It explores themes 
beyond the nativity story and contends with one of the complex 
societal problems of the day – slavery. Composed during a 
time when slavery was still legal in France and the United 
States, the author’s abolitionist views are intertwined in this 
Christmas carol. The imagery of chains restricting one’s freedom 
being broken by Christ is clear in the following line: “Chains 
shall He break, for the slave is our brother, and in His name 
all oppression shall cease!” What we encounter in this carol 
is two differing themes juxtaposed against each other: hope 
and joy with the birth of the Christ Child and despair at the 
dehumanization of individuals in the form of slavery. 

The classic carol, O Holy Night, originates from a French poem, 
Minuit, chretiens (1847), by Placide Cappeau. The message of 
the nativity story, drawn from the Gospel of Luke, is presented 
from the perspective of the observer who is bearing witness 
to this miraculous event. The poem is set to music by Adolphe 
Adam, a famous opera composer of the time. 

This beautiful Christmas carol, sung softly and slowly, describes 
the character of Christ and his work of salvation. In response to 
Christ’s gift of salvation, we are commanded to demonstrate our 
humility and fall on our knees and worship the Christ Child born 
to save us. 

The First Noel or The First Nowell (14th Century) 
The title word “Noel” or “Nowell” means the first birthday. It is 
derived from the Latin, natalis, and from the French, noël, both 
referring to the joyous birth of Christ. Noël, meaning Christmas, 

"...reinforcing theology 
through song."

By Doris Melkonian & Arda Melkonian

Shifts of Perspective in 
Christmas Carols & Songs

The stars were shining brightly over the sleepy town of 
Bethlehem when a multitude of angels appeared in the stillness 
of the night. Their jubilant singing, “Glory to God in the highest, 
and on earth peace, to good men” (Luke 2:14) suddenly filled 
the heavens, falling on the unexpected ears of the shepherds 
who were tending their flock by night. The angels praised God 
through song and proclaimed this wonderful news. Although 
startled by this announcement, the shepherds were prompted 
to seek the Christ Child and be among the first to rejoice at His 
birth. This bucolic nativity scene with the addition of the wise 
men, has been the topic of Christmas carols for many years.

This earliest hymn of praise and proclamation sung on the first 
Christmas has inspired many composers to extol this sacred 
night. Since the birth of the Christ Child, composers have taken 
different aspects of this humble yet prophetic event and have 
penned carols emphasizing the hope of salvation achieved 
through the Babe. These Christmas carols have, indeed, served 
as a template for ensuing Christmas compositions sung in our 
churches, concert halls, and homes. For it is in the traditional 
Christmas carols that we emulate the angels and sing praises to 
God and proclaim good tidings to all.

Carols, A Unique Song Form 
Throughout the centuries, Christians have celebrated the birth 
of Christ by singing carols that have covered different aspects 
of the holy birth. Composers have used this humble yet critical 
event in history to highlight the significance of the infant 
who will grow up to touch lives and revolutionize the world. 
Before delving into the Christmas carols, let us first discuss the 
development of the carol, a unique song form.

The word "carol" is usually used to refer to religious Christmas 
songs. In the medieval period, the term had roots in secular 
music, referring to a circle dance accompanied by singing. 
Over the years, this form evolved and by the 15th century, the 
dance component had been eliminated. It is important to note 
that during the early stages of this musical form, carols were 
not associated with Christmas. However, as the form changed, 

so did its purpose. This change was brought about with the 
involvement of the clergy who used the carol as a vehicle to tell 
the nativity story in Latin during church service.

Events in church history negatively impacted their production, 
usage and inclusion. The first was the English Reformation (16th 
century) in which clerics were dispersed from monasteries and 
were no longer able to compose carols. The second was the 
Puritan rise to power (17th century), which stifled Christmas 
celebrations, considered unscriptural and leading to sinful 
behavior. The rigidity of the fifteenth and sixteenth centuries 
gave way to the leniency and incorporation of hymns in the 
English church services of the eighteenth century. A new form 
of hymns appeared penned by such notable church leaders as 
Isaac Watts and Charles Wesley. Their hymns about Christmas 
came to be known as “carols.” New hymns on Christmas themes 
continued to be composed well into the nineteenth century. The 
twentieth century saw the secularization of Christmas songs, a 
major shift, as the themes shift away from the nativity story to 
more worldly themes. These secular songs grew in popularity 
and became part of the Christmas canon.  

This article will be divided into two main sections: traditional 
carols and secular Christmas songs.

•	 Traditional carols (8th/9th century to 19th century)

•	 Secular Christmas songs

	- Early secular Christmas songs 

	- Mid-20th Century secular Christmas songs

	- Late 20th/Early 21st Century Secular Christmas Songs 

For each category, we have selected a few popular works that 
are representative of the group.

Traditional Carols 
Traditional carols focus on the nativity story with the intent to 
proclaim the good news of Christ’s birth and praise God. These 
carols have become a central part of our Christmas traditions 
for generations. For the purposes of this discussion, we will 
take a closer look at four traditional carols and examine their 
style, message and form: Hark! The Herald Angels Sing, O Come, 
O Come Emmanuel, O Holy Night, and The First Noel. Although 
these carols share the same source of inspiration, they are 
nonetheless unique as they emphasize different aspects of the 

CONTINUED ON NEXT PAGE



22 - Forum Christmas/Winter 2025 23 - Forum Christmas/Winter 2025

produced in this period contains nostalgic themes of coming 
home for Christmas, of missing loved ones at Christmas, of 
longing for past Christmases. Other secular songs are winter-
related, playing in the snow and going sleighing. In addition to 
Santa Claus, mythical characters such as Rudolph the Red-
Nosed Reindeer and Frosty the Snowman, among others were 
added to the Western secular Christmas tradition during this 
era. Almost all these songs are in a major key and in 4/4 time. 

Late 20th/Early 21st Century Secular Christmas Songs  
The most recent secular Christmas songs All I Want For 
Christmas, (Mariah Carey, 1994) and Mistletoe (Justin Beiber, 
2011) contain romantic overtones. These songs tend to be love 
songs, with Christmas merely as a backdrop.

All I Want for Christmas Is You, Mariah Carey (1994) 
This upbeat, cheerful song has become a modern Christmas 
standard. The song starts with soft chimes, with more 
instruments gradually added, building up to Mariah Carey’s 
declaration that all she wants for Christmas is her love interest.

The singer does not want material gifts for Christmas. She is not 
interested in “the presents underneath the Christmas tree,” or 
making a list for Santa. She’s not asking for much for Christmas. 
She says:

	 I just want you for my own 
	 More than you could ever know 
	 Make my wish come true 
	 All I want for Christmas is you

Part of the appeal of All I Want For Christmas Is You is the 
multiple secular Christmas references throughout the song 
(“presents underneath the Christmas tree,” “hang my stocking 
upon the fireplace,” “Santa,” “snow,” “mistletoe,” “North Pole,” 
“Saint Nick,” “reindeer,” “sleigh bells”). Again, there is no 
connection with the birth of the Christ Child.

Mistletoe, Justin Bieber (2011) 
This Christmas song references several secular Christmas 
themes—snow, mistletoe, chestnuts, Santa, reindeer, and lights. 
Holiday chimes in the background are musical indications that 
this is a Christmas song. 

The singer knows he should be playing in the snow but says 
he’d rather be under the mistletoe (“I should be playing in the 
winter snow, But I’ma be under the mistletoe").

The following verse contains a reference to characters in the 
nativity story—the wise men:   
 
	 Ayy, love, the wise men followed the star, 
	 The way I followed my heart 

	 And it led me to a miracle 
	 'Cause I am feeling one thing, your lips on my lips

He uses a theme from religious Christmas imagery—the 
wise men, comparing the wise men following the star to 
him following his heart. The miracle is not the birth of Christ 
but his love interest’s lips on his lips, which make it a merry, 
merry Christmas. Both secular and religious imagery is used 
in this song, which is more of a love song, than a Christmas 
song.	

Summary of Secular Christmas Songs 
An interesting shift in perspective has been noted by scholars in 
secular Christmas songs, from songs about “Santa” to “Santa in 
Love” to “Love” from 1930s to present. They point out that in the 
1930s and 1940s, Christmas songs featured Santa (Santa Claus is 
Coming to Town and Here Comes Santa Claus). In the 1950s, the 
theme shifted to songs about Santa being in love (I Saw Mommy 
Kissing Santa Claus and Santa Baby). Starting in the 1970s, 
Christmas songs were about love (All I Want For Christmas Is 
You and Mistletoe).

Conclusion 
Drawing on perennial favorites from each era, we traced the 
evolution of Christmas music from carols about the nativity 
of Jesus Christ to secular songs about fictional characters, 
celebrating the holidays at home with family and friends, and 
finding love during Christmas.  

Christmas carols composed prior to the 20th century were of 
a religious nature, describing the birth of Jesus Christ from 
different perspectives of the main characters in the nativity 
story. Later secular Christmas songs replaced the Christian 
message with elements of modern Christmas traditions of 
Western society, and have become Christmas classics.

Whatever the origin and themes of Christmas music, they 
make us pause and celebrate the birth of Christ through song. 
Christmas carols have endured because they are essential in 
creating and enhancing this season of anticipation, hope, and 
joy. These carols intensify our enjoyment of the season and 
provide a vehicle for collectively celebrating the birth of the 
Messiah.

is often sung in carols during Christmastime.  

This traditional carol has English origin and was published 
in 1823. The nativity story unfolds through the navigational 
star, moving from the annunciation of the birth of Christ to the 
shepherds, to leading the wise men journeying from afar. The 
“star shining in the East” guides both, the shepherds and the 
three wise men to Bethlehem to seek the Christ Child. The wise 
men enter the place where the Christ Child lay and offer their 
gifts. The carol ends with an invitation to sing praises to the 
Lord for shedding his blood to save us (“with his blood mankind 
hath bought”).

Summary of Traditional Carols 
Carols like Hark! The Herald Angels Sing, O Come, O Come 
Emmanuel, O Holy Night, and The First Noël, and many others 
make explicit, repeated references to the nativity scene and 
other events related to the birth of Jesus Christ. These carols are 
written in a major key, with the exception of O Come, O Come 
Emmanuel, which is in the key of e minor.

The carols, although composed in different time periods and 
different countries, are similar in their tunes and themes. 
The music of these carols tends to be solemn as they invite 
reflection about the birth of Christ. The pace is appropriate for 
telling about the work of salvation that began in the manger. The 
words of the Gospel come to life in these traditional Christmas 
carols. They contain common elements of the nativity story 
(Bethlehem, the angels, the guiding star, the virgin mother, the 
shepherds, occasionally the three kings). Interestingly, Joseph is 
never mentioned.

Early Secular Christmas Songs 
We selected two works from the early secular Christmas songs: 
Deck the Halls and The 12 Days of Christmas for inclusion in this 
section. These songs reflect the cultural themes and customs 
associated with the Christmas holiday of that particular period.

Deck the Halls (16th century) 
Deck the Halls is a traditional Christmas carol that makes 
reference to secular traditions  of Christmas such as decorating 
the house, singing, and celebrating the new year. Its melody is 
Welsh, from the sixteenth century and the lyrics were written 
in the 19th century by Scottish musician Thomas Oliphant. It 
is a carol about singing (“fa-la-la-la-la”) and is one of the first 
Christmas party songs.

The 12 Days of Christmas (17th early/18th century) 
The 12 Days of Christmas is one of the earliest secular Christmas 
songs dating from the 17th/18th Century. The title of the song, 
The 12 Days of Christmas refers to the time between the birth 
of Christ and Epiphany. However, the lyrics do not mention 
Jesus nor any religious themes. Many years ago, the twelve 
days of Christmas was a period of both secular and religious 
celebrations. The traditions associated with the twelve days of 
Christmas have, for the most part, been forgotten in the United 
States.

Summary of Early Secular Christmas Songs 
These secular carols, Deck the Halls and The 12 Days of 

Christmas, differ from the Christian-themed ones in their 
musical and linguistic features. Both are written in major keys 
and in 4/4 time signature, which is extremely danceable and 
the most common time signature in dance music. The melodies 
are upbeat and happy, and the rhythms are faster, making them 
suitable for dancing. The Christian-themed carols tend to be 
slower and somber, and certainly not meant to be danceable. 

Carols in this category feature secular celebrations of the 
season such as decorating the house, eating and drinking, 
dancing, and exchanging gifts. In the two carols mentioned 
above, Deck the Halls and The 12 Days of Christmas, and others, 
Jesus is not mentioned. These carols celebrate the festive 
season with no religious references. 

Mid-20th Century Secular Christmas Songs 
The majority of secular Christmas songs still popular in the 
United States today were written in the 1940s and 1950s. 
Common themes for these songs were wishing people a “Merry 
Christmas,” being home for the holidays, and having fun and 
partying at Christmastime. 

I’ll Be Home for Christmas, Bing Crosby (1943) 
This song was composed during World War II and articulates 
the wishes of a soldier who longs to be home at Christmas. In a 
letter to his family, he informs them that he will be coming home 
and instructs them to prepare for his arrival. The last line of the 
song tells us that being home isn’t going to be a reality after all 
(“I’ll be home for Christmas, if only in my dreams”). The song has 
wide appeal to soldiers and civilians, all who are separated from 
loved ones during the holidays.

It’s Beginning to Look a Lot Like Christmas, Perry Como (1951)  
The lyrics describe the start of the holiday season. The entire 
community is getting ready for the holidays with references to 
toys in the stores, homes being decorated, and Christmas trees 
in the hotel and park. The song describes the excitement of 
preparing for Christmas.

Rockin’ Around the Christmas Tree, Brenda Lee (1958) 
This upbeat, secular song is extremely suitable for dancing. Its 
catchy tune makes it easy to sing along with. The lyrics speak 
about the Christmas spirit, caroling and being jolly, and dancing 
merrily. 

Summary of Mid-20th Century Secular Christmas Songs 
Common themes in these Christmas songs are home, Santa, 
snow, being in love, and partying. Much of the Christmas music 

"...celebrate the birth of 
Christ through song."

Sources Consulted
Anson, W.S.W., ed. The Christmas Book of Carols and Songs. Medley: Palala Press, 2016.
Gant, Andrew. The Carols of Christmas: A Celebration of the Surprising Stories Behind Your Favorite Holiday Songs. Nashville: Nelson Books, 2015.
Hinkle, LeRoy B. “What is the Carol?” Music Journal; 30, no. 10 (Dec. 1, 1972):31.
Keyte, H. and Parrot A., eds. The New Oxford Book of Carols. Oxford: Oxford University Press, 1992.
Sadie, Stanley, ed. The New Grove Dictionary of Music and Musicians, 2nd Edition, Oxford: Oxford University Press, 2001.



24 - Forum Christmas/Winter 2025 25 - Forum Christmas/Winter 2025

For we are to God the pleasing aroma of Christ...To 
the one we are an aroma that brings death; to the 
other, an aroma that brings life.  
- 2 Corinthians 2:15-16 

Two thousand years ago, the Light entered the 
world and unsettled the religious establishment, 
exposing the rot hidden beneath their rhetoric 
and practices. Enraged, they crucified Him. That 
same Light still exposes our sin today. How do we 
respond?

Light is both a blessing and a condemnation—
like Paul’s metaphor of the “aroma of Christ,” 
which brings death to some and life to others 
(2 Corinthians 2:15). Essential for living, light 
also exposes what we would rather keep hidden, 
and our response to what it reveals determines 
whether it blesses or condemns us.

But isn’t The Light good? 
Absolutely. Light is good—God created it and 
declared it so (Genesis 1:3). It enables us to see, 
read, and live with clarity. Scripture also uses 
“light” metaphorically: Jesus, the Light of the 
world, reveals the Father—“Anyone who has seen 
me has seen the Father” (John 14:9). As the Word, 
He is our guide, “a lamp unto my feet and a light 
unto my path” (Psalm 119:105).

So why are people annoyed by the Light? 
Because Light exposes. It reveals human 
depravity and sin. Scripture describes God’s 
Word as “sharper than any double-edged sword,” 
penetrating to judge “the thoughts and attitudes 
of the heart” (Hebrews 4:12). Jesus confronted 
hypocrisy, greed, and the lust for power. He 
likened the Pharisees to “whitewashed tombs” 
that look clean outside but are full of death within 
(Matthew 23:27). He accused them of cleaning the 
outside of the cup while leaving the inside full of 
greed and self-indulgence.

Ouch. That stings. 
Yes, Light hurts. It is like pouring alcohol on 
an open wound. The pain of exposure was so 

unbearable that the religious leaders conspired to 
silence Jesus on a cross.

But weren’t the Pharisees pious men? 
Indeed. Meticulously devoted to the laws and 
traditions built around the Torah, many still 
exploited religion for personal gain. Jesus noted, 
“Everything they do is done for people to see.” 
They relished seats of honor, loud prayers, and 
moral superiority—even boasting over sinners  
like the tax collector (Luke 18:11). The material 
benefits and thrill of status proved irresistible, 
as the pleasure of standing above the common 
people was too good to surrender.

And His disciples? 
Jesus’ disciples were not immune to the allure 
of power and glory either. At the Last Supper, 
even as Jesus spoke of His impending suffering, 
the dazzle of future ministerial posts in God’s 
Kingdom filled their imagination, and they 
quarreled over which of them was greatest (Luke 
22:24). In response, the Light reminded them that 
true greatness is found in service: “the greatest 
among you should be like the youngest, and the 
one who rules like the one who serves” (Luke 
22:26).

How about the early Christians? 
First-century believers were a little different from 
the pre-Pentecost disciples. For example, the 
Corinthian church was rife with ego-driven sins. 
Paul rebuked them as “worldly—mere infants 
in Christ” (1 Corinthians 3:1). Jealousy and 
quarreling divided them into factions—Paul, 
Apollos, or others—turning loyalty into rivalry. 
Spiritual gifts also became a source of pride, but 

By Harout Nercessian, AMAA Canada Representative and Global Field Director
The Inconvenient Light

Paul cut through their boasting 
with a stark reminder: “If I… do 
not have love, I am nothing” (1 
Corinthians 13:2).

But we, 21st-century Christians, 
are better than the early 
Christians. No?  
This very question, however, 
betrays a deep-seated boasting 
over other Christians—an 
attitude the Light would 
rebuke."

In what ways might we seek glory 
and honor? 
Human nature has not changed. 
Like in the first century, we still 
find subtle ways to use religion 
for self-promotion—often 
without realizing it—taking 
pride in preaching, teaching, 
serving, or even claiming special 
spiritual experiences. Few today 
are as blatant as the Pharisees, 
yet each of us carries a measure 
of Pharisaism; the tyranny of 
ego and the lure of material gain 
still shape our motives more  
than we admit.

How can I know if I am being influenced by money 
and my ego? 
This is a question every believer must ask. 
Honest self-reflection—guided by a few searching 
questions—can help uncover hidden motives.

•	 How do I react when I am turned down for a 
church role?

•	 How do I feel when the pastor forgets to 
thank me for helping in the kitchen?

•	 Do I sometimes quote Scripture in 
conversation more to display my spirituality 
than to edify others?

•	 What truly drives me to share stories of 
answered prayers—gratitude to God, or the 
subtle desire to be admired?

•	 For those serving in full-time Christian 
ministry, how much of what we say and do 
is driven by genuine devotion to Christ, and 
how much is colored by career considerations?

Pharisaism has its lighter versions, too. Pastors 
may quietly take pride in the size of their 
congregations. Evangelists may slip in the number 
of their converts. Even the casual phrase, “This 

morning, the Lord gave me 
this message to preach,” 
can mask a longing for 
recognition.

The line between genuine 
gratitude and fishing for 
esteem is thin. When I say, 
“Praise God, our Sunday 
attendance passed 300,” am 
I truly giving glory to God—
or angling for recognition? 
Perhaps a little of both.

Is it wrong for me to feel 
good about myself? 
There is nothing inherently 
wrong with feeling good 
about our spiritual gifts or 
biblical knowledge. God 
wants us to be confident in 
who He made us to be.

But we set ourselves up 
for disappointment when 
our well-being depends 
on the opinions of fallible 
humans—opinions that 

are fickle, mistaken, and 
sometimes hypocritical. 

Instead, God calls us to root our security in His 
eternal love, grounded in the truth that we are 
created in His image. In His eyes, we are infinitely 
precious, regardless of what others think.

Depending on human approval is a mark of 
spiritual immaturity, as Paul writes: “If I were still 
trying to please people, I would not be a servant of 
Christ” (Galatians 1:10).

Yes, we should feel good about ourselves—not 
because we pray, sing, give, write, cast out demons, 
or preach better than others, but because our 
“names are written in heaven” (Luke 10:20).

How then should we respond to the Light that came 
into the world? 
As uncomfortable as the Light may be, we serve 
ourselves best when we welcome it—especially 
when it exposes our flaws and humbles us before 
ourselves. Embracing the Light requires courage: 
the courage to face, admit, confess, and correct 
our sins. It means allowing Christ to shine 
into the deepest parts of our hearts and minds, 
uncovering fears, insecurities, jealousy, hypocrisy, 
and pride.

When we wholeheartedly embrace the Light, He 
transforms us towards fulfilling His word: “You 
are the light of the world” (Matthew 5:14).

"...allowing Christ to shine 
into the deepest parts of our 
hearts and minds..."

William Holman Hunt, The Light of the World, between 1851 
and 1852. Keble College.



26 - Forum Christmas/Winter 2025 27 - Forum Christmas/Winter 2025

During the Karabagh war against the Azeris in the 2020s, a little Armenian lad stood for a minute gazing 
at a photograph of his father who was away at war. Then the boy turned to his mother and said, “I 
wish father would step out of the picture.” That little boy expressed, in his own way, one of the deepest 
longings of the human heart.

Since time immemorial, people have believed in God in their own ways. They have observed His 
handiwork in nature. He created the universe, and in many ways, it is a picture of Him. But all pictures 
are inadequate. They convey an image, but cannot carry on a relationship. How much better it would be 
if God would step out of the picture and communicate with people face to face.

That is exactly what God did two thousand years ago on the first Christmas. In the person of a little baby, 
God stepped out of the picture. As the Gospel puts it “The Word became flesh and made his dwelling 
among us. We have seen his glory, the glory of the One and Only, who came from the Father, full of grace 
and truth” (John 1:14).

Nowhere in the world religions, other than Christianity, is there an equivalent assertion of divinity 
entering human time and space as He did on that first Christmas. The Transcendent, Omnipotent Deity 

became human. In Apostle Paul’s words, “He took 
upon Himself the form of a servant, being born in 
the likeness of men” (Phil. 2:7). Here is the heart of 
the Christian faith: God became man in order to set 
free the sinful humanity from the bondage of sin; in 
order to be a bridge between heaven and earth. 

Christmas is the celebration of God’s incarnation, 
His coming into the world. Incarnation is the theological word to describe God born into human form. 
No longer is God just a topic of speculation in theological circles. God has come to us in human form, 
as a human being just like you and me. God who is a Spirit—a concept which is completely beyond our 
comprehension—became someone we can talk to and walk with.

Yes, Christmas is the celebration of the time when God reached out for man through a Babe in a manger. 
It is also the celebration of God’s presence with us here and now. “They shall call his name Emmanuel—
God with us.”

Through the Babe of Bethlehem, God made Himself available to us all. We no longer have to worship 
God from afar. He is now available to us in the person of Jesus Christ.

God’s coming to us in Jesus Christ is the greatest news and the greatest gift to mankind. But the greatest 
news and the greatest gift is not necessarily received by all in the same manner. For example, on the first 
Christmas, the news of Christ’s coming to the world was received joyfully by the Magi, “the wise men of 
the East,” but was not received the same way by King Herod of Judea.

It is interesting to note, also, that the good news of the coming of Christ could not be confined within 
the limits of one nation. Thus, far to the east, men who were studying the stars observed a strange 
phenomenon in the sky which brought them to Judea in search of a newborn king. They are most widely 
and commonly known as “The Wise Men.” 

The Wise Men who came in search of Christ went straight to the capital city of Jerusalem, knocked on 
the door of King Herod of Judea and inquired about the newborn king. That would be the logical place to 
begin. But their calculations proved to be false; he wasn’t there. Not that he was all that far away—he was 

By Rev. Dr. Vahan H. Tootikian, Executive Director, AEWC

A Baby Who Changed the 
Lives of People 

"That's what Christ really 
wants. He wants our hearts."

about six miles down the 
road in the little town of 
Bethlehem. Eventually, 
however, they found 
Him, bowed down and 
worshipped Him.

That was not the case 
with King Herod. When 
he heard the news of 
the newborn king, “he 
was disturbed and all 
Jerusalem with him” 
(Matthew 2:3). A king 
upset by a baby. Cradle 
power unnerving 
a throne! A cradle 
that rocked a throne! 
Usually, kings are 
troubled by people who 
are capable of organizing 
an insurrection, or 
mounting public 
indignation, or enemy 
troops camped along a 
border. But a newborn 
child? This is curious 
indeed.

Herod was the puppet 
king of Judea. He had 
been placed there by 
Rome in return for keeping  
peace in the province. He was not a prominent 
king. His territory was relatively small. He is 
described as cruel, crafty, passionate and intensely 
suspicious. He had his wife (and later their two 
sons) put to death. To ensure mourning in the 
land when he died, he had some Jews rounded 
up with orders that when he died they should be 
killed also. Hence, it comes as no surprise that in 
an almost matter-of-fact way Herod decreed that 
all male children two years old and under should 
be slain.

Herod’s troubled nature can be understood 
by the fact that he lived a life under the threat 
ofthe future. He did not want any rivalry. The 
“newborn king,” he thought, could be a threat 
to him. Little did Herod know, however, that 
the Babe of Bethlehem did not want to replace 
him and become the puppet king of Judea. He 
was after something much greater than that. 
His kingdom was the human heart.  He wanted 
the voluntary loyalty and devotion of all people 
everywhere. That is still his purpose today. 

The Wise Men found Jesus because they kept  
their hearts in tune and kept on looking for Him,  

 
 
and finally the star of Bethlehem led them to  
their real destination. After they found Him, they 
presented their gifts, and “having been warned in 
a dream not to go back to Herod, they returned to 
their country by another route.’’ In fact, not only 
did they change the direction of their route, they 
also changed the direction of their lives. They 
were not the same people anymore. The Babe of 
Bethlehem had changed them.

When we think of the wonder of Christmas and 
what God did for us, it makes us want to do 
something in return. The poet wrote: “What can 
I give Him poor as I am? If I were a shepherd, 
I’d give him a lamb; If I were a wise man, I’d do 
my part; I’ll give him my heart.” That’s what 
Christ really wants. He wants our hearts. When 
we receive God’s gift and respond properly, only 
then will we fully understand the meaning of 
Christmas, and rightly proclaim: 

“Kristos dzenav yév haidnétzav; tzézi, mézi médz 
avedis.”  Christ is born and revealed; good tidings 
to you and to us.

Giotto di Bondone, The Adoration of the Magi, ca. 1320. The Metropolitan Museum of Art. 



28 - Forum Christmas/Winter 2025 29 - Forum Christmas/Winter 2025

By Rev. Hovhannes Hovsepyan
Հիսուս Քրիստոսի ծննդյան վայրը 

Մենք հստակ գիտենք, որ Տեր Հիսուս Քրիստոսի 
ծննդավայրը Բեթլեհեմն է, քանի որ Սուրբ 
Գիրքն այդպես է վկայում թե՛  Հին և թե՛  Նոր 
Կտակարաններում (Միքիա 5:2, Մատթ․2:4-6, 
Հովհ․7:42)։ Սակայն Նրա ծննդյան տեղանքի 
հետ կապված որոշ հստակեցումների կարիք 
կա։ Սուրբ Ծննդյան ավանդական պատկերը 
հաճախ ներկայացնում է Մարիամին և Հովսեփին 
միայնակ քարանձավում՝ շրջապատված ընտանի 
կենդանիներով, ուր ծնվեց մանուկ Հիսուսը։ 
Նրանք ուշ գիշերով են հասնում Բեթլեհեմ 
և հյուրանոցներում գիշերակացի տեղ չեն 
գտնում։  Հովսեփը ստիպված է լինում Մարիամի 
հետ տեղավորվել մի քարանձավի մեջ, որտեղ 
ախոռ կար։ Այնտեղ ծնվում է մանուկը։ Նրանք 
փաթաթում են նորածին Հիսուսին խանձարուրով 
և դնում մսուրի մեջ։

Այս պատկերը, որոշ տարբերություններով, 
մեզ է հասել կեղծ ավետարանից, որը նաև 
թարգմանվել է հայերենով որպես «Հակոբոսի 
նախաավետարան»։ Ըստ այս «ավետարանի»՝ 
Մարիամը ծնում է իր մանուկին՝ դեռ Բեթլեհեմ 
չհասած` մի քարանձավում, առանց որևէ 
կողմնակի օգնության, մինչ Հովսեփը, նրան 
միայնակ թողնելով, շտապում է Բեթլեհեմ 
մանկաբարձուհու հետևից։ Քարանձավում 
Մարիամի ծննդաբերության մասին նաև գրում է 
Հուստինիոս Վկան իր՝ «Երկխոսություն Տրիփոնի 
հետ» աշխատության մեջ։ 

Սակայն արդյո՞ ք Նոր Կտակարանում հենց այս 
պատկերն է ներկայացված։

Ղուկասի ավետարանը վկայում է, որ նրանք որոշ 
ժամանակ մնացին Բեթլեհեմում, և հետո միայն 
Մարիամը ծնեց իր անդրանիկ որդուն․

«Երբ նրանք այնտեղ էին, նրա ծննդաբերելու 
օրերը լրացան» (Ղուկաս 2։6)։ Հիսուսը դրվեց 
մսուրի մեջ, քանի որ իջևանատանը տեղ չկար 
(Ղուկաս 2։7)։ Մատթեոսի ավետարանում մոգերը 

այցելում են ոչ թե քարանձավ կամ ախոռ, այլ տուն 
(Մատթեոս 2։11)։

Այսպիսով, եթե հաշվի առնենք մերձավորարևելյան 
մշակույթը, սովորությունները և այն, որ Հովսեփը 
վերադառնում էր իր հայրենիք՝ Բեթլեհեմ, որտեղ 
անպայման ազգականներ ու ծանոթներ ուներ, 
դժվար է պատկերացնել, որ նա որևէ տանիք 
չգտավ իր հղի կնոջ՝ Մարիամի համար։

Ղուկաս ավետարանիչը մանրամասն 
ներկայացնում է պատմությունը։ Նա գրում է, 
որ Օգոստոս կայսեր հրամանով մարդահամար էր 
անցկացվում, և ամեն մեկը պիտի վերադառնար 
իր ծննդավայր։ Հովսեփը, Դավթի տոհմից լինելով, 
գնում է Բեթլեհեմ Մարիամի հետ, որն արդեն հղի 
էր (Ղուկաս 2։1-5)։

Ավետարանը չի նշում, թե որքան ժամանակ 
տևեց Նազարեթից Բեթլեհեմ ճանապարհը և չի 
ասում, թե Հիսուսը ծնվեց հենց հասնելու գիշերը։ 
Ընդհակառակը՝ ասվում է․ «Երբ նրանք այնտեղ 
էին, նրա ծննդաբերելու օրերը լրացան» (Ղուկաս 
2։6), այսինքն՝ Բեթլեհեմում որոշ ժամանակ 
մնալուց հետո և ոչ թե անմիջապես։

Հետևաբար թյուր է այն կարծիքը, թե Հովսեփը 
շտապ տեղ էր փնտրում և ոչինչ չգտավ։ Ըստ 
Ավետարանի՝ նա ժամանակ ուներ Մարիամին 
հարմար կացարանով ապահովելու։

Ղուկասն ավելացնում է․«Եվ ծնեց իր անդրանիկ 
որդուն, խանձարուրի մեջ փաթաթեց, դրեց մսուրի 
մեջ, որովհետև իջևանատանը նրանց համար տեղ 
չկար» (Ղուկաս 2։7)։

Նախ՝ ասենք, որ խանձարուրով փաթաթելը 
սովորական էր այդ օրերի համար։

Եզեկիել մարգարեն գրում է․«Իսկ քո ծնունդիդ՝ 
քո ծնված օրը, պորտդ չկտրվեց, և մաքրվելու 
համար ջրով չլվացվեցիր և աղով չշփվեցիր ու 
խանձարուրով չփաթաթվեցիր» (Եզեկիել 16․4)։

Երկրորդ՝ անչափ կարևոր է ճիշտ ըմբռնել 
«իջևանատուն» բառի նշանակությունը։ 
Հայերենում թարգմանված «իջևանատուն» բառը 
կարիք ունի վերանայման, եթե այն մեր կողմից 
ընկալվում է իջևանատուն-պանդոկ կամ հյուրանոց 
իմաստով։ Հունարենում այստեղ օգտագործված է 
«κατάλυμα» («Քաթալումա»)  բառը (Ղուկաս 2։7), 
որը նշանակում է ոչ թե պանդոկ կամ հյուրանոց, 
այլ «հյուրերի համար հանգստի սենյակ» կամ 
«հյուրասենյակ»։ 

Սովորաբար յուրաքանչյուր տանը՝ աղքատ կամ 
հարուստ խավի պատկանող, առանձին մի անկյուն 

էր հատկացվում հյուրերին կամ ճամփորդներին 
օթևան տալու համար (Դատ․ 19.15)։ Հիսուսի 
ծննդյան ժամանակաշրջանում հրեական 
համեստ տները կառուցվում էին կա՛ մ հարթ 
տարածքի վրա, կա՛ մ էլ քարանձավները տան 
մաս էին կազմում, և քարանձավին շինություն 
էր ավելացվում։ Տները երկու սենյակից էին 
բաղկացած՝ հյուրասենյակ, որ գտնվում էր կա՛ մ 
տան վերջնամասում՝ իր առանձին մուտքով, 
կա՛ մ երբեմն այդ նպատակով հարթ տանիքն էր 
հարդարվում ու վերածվում սենյակի՝ վերնատան 
(Գ․Թագ․17։19, Դ․ Թագ․ 4։10, Ղուկաս 22։10-13)՝ 
օտարականների, պանդուխտների, հյուրերի համար։ 
Մյուս ընդարձակ, ընտանեկան սենյակը տանտերերը 
գործածում էին իրենց կարիքների համար՝ ողջ 
օրն այնտեղ անցկացնելով, եփելով, ուտելով, իսկ 
գիշերները գործածելով որպես ննջասենյակ։ 
Տան շքամուտքը մի քանի աստիճանով ցածր էր և 
ուներ առանձնացված տարածք, ուր գիշերներն 
ընտանի կենդանիներին էին ներս բերում և 
պահում։ Հնագույն ժամանակներում ընտանի 
կենդանիներին տանը պահելը սովորական 
երևույթ էր (Ա Թագ․ 28։24, Ամոս 6։4, Սաղմոս 
50։9, Դատավորներ 11։31)։ Սա շահավետ էր մի 
քանի տեսանկյունից․ նախ՝ կենդանիների մարմնի 
ջերմությունը տաքացնում էր տունը, երբ ցուրտ էր 
դրսում, հետո՝ կենդանիները արժեքավոր էին այդ 
տարածաշրջանում և այդ ժամանակահատվածում 
ապրող հասարակության համար, ուստի տանը 
պահելն ապահովում էր գողությունից, և, ի վերջո, 
կենդանիների գոմաղբը գործածվում էր որպես 
վառելիք կերակուր պատրաստելու համար (Եզեկիել 
4․15)։

Հաճախ տան առաջին հարկի մի հատված՝ 
քարերով կամ սալաքարերով պատված, 
առանձնացվում էր կենդանիների համար։ Այն 
բաժանվում էր մյուս սենյակներից սյուներով, որոնք 
պահում էին երկրորդ հարկի առաստաղը։ Վերին 
հարկը երբեմն վերածվում էր հյուրասենյակի։ 
Իսկ մսուրները սովորաբար տեղադրվում էին այդ 
սյուների միջև։

Ավետարանիչը տան հյուրասենյակը նկատի ունի, 
երբ ասում է, որ տեղ չգտնվեց նրանց համար։

Մարդահամարի պատճառով Բեթլեհեմի տները 
բացել էին իրենց դռները հեռվից եկածների 	
համար։ Հովսեփին և Մարիամին հյուրընկալող 
տան հյուրասենյակն արդեն զբաղեցված էր Scribe Margar for the Monastery of St. George at Mokk’ at the order of Bishop Sion. Four 

Gospels in Armenian, 1434/35. (Displaying: The Nativity) The Metropolitan Museum of Art. 
CONTINUED ON NEXT PAGE



30 - Forum Christmas/Winter 2025 31 - Forum Christmas/Winter 2025

այլ այցելուների կողմից։ Ուստի, Հովսեփի և 
Մարիամի համար տեղ չեղավ հյուրասենյակում, 
և տանտերը, ամենայն հավանականությամբ, 
նրանց տեղավորեց ընտանեկան սենյակում՝ 
իր ընտանիքի անդամների հետ միասին։ 
Ծննդաբերության պահին շատ բնական է, որ 
Մարիամին առանձնացրին կենդանիների համար 
նախատեսված տարածքում, իսկ մանուկի ծնվելուց 
հետո պառկեցրին մսուրի մեջ։ Տանտերերն աղքատ 
ընտանիքից էին, և դրանով է բացատրվում այն 
փաստը, որ անհրաժեշտ կահույքը չունեին և մսուրը 
տրամադրեցին Հիսուսին պառկեցնելու համար։ 

Այս միտքը հաստատում է նաև այն փաստը, որ 
նույն ավետարանում՝ բարի սամարացու առակում, 
ավետարանիչը մեկ այլ բառ է գործածում 
հունարենում պանդոկ, իջևանատուն բառի համար, 
որն է «πανδοχεῖον» («Փանտեքսեոն»).

«Եվ մի սամարացի, որ ճանապարհորդում էր, նույն 
տեղով եկավ, նրան տեսնելով՝ գթաց։ Մոտեցավ, 
նրա վերքերը կապեց՝ վրան ձեթ ու գինի լցնելով, 
իր գրաստի վրա դնելով՝ նրան մի իջևանատուն 
- «πανδοχεῖον» («Փանտեքսեոն») տարավ ու 
խնամեց» (Ղուկաս 10։ 33-34)։

Ավետարանիչը, բացի ծնունդի պատմության 
հատվածից, հյուրասենյակ բառը գործածում 
է նաև իր ավետարանի 22-րդ գլխում, երբ 
Հիսուսը պատվիրում է աշակերտներին զատիկը 
պատրաստել։ Այն հարցին, թե որտե՞ ղ կուզես, որ այն 
պատրաստենք, Հիսուսը պատասխանում է․

«Եվ տանտիրոջն ասե՛ ք. «Վարդապետը քեզ ասում 
է. «Որտե՞ ղ է այն «κατάλυμα» («Քաթալումա») 
-օթևանը, ուր ես իմ աշակերտների հետ 
զատկական ընթրիքը պիտի ուտեմ»։ Եվ նա ձեզ 
հարդարված մի մեծ վերնատուն ցույց կտա. 
այնտեղ էլ կպատրաստեք»։ Նրանք գնացին, գտան, 
ինչպես որ իրենց ասել էր, ու զատկական ընթրիքը 
պատրաստեցին» (Ղուկաս 22։10-13)։

Ուրեմն՝ Հիսուսը ծնվեց ոչ թե քաղաքից դուրս՝ 
քարանձավում կամ ախոռում, այլ հասարակ 

հրեական տան մեջ, որտեղ նաև մսուր կար 
կենդանիների համար։ Հավանաբար, այդ 
տունը նաև քարանձավի մի հատվածի վրա էր 
կառուցված։ 

Միայն այս կերպ կարող ենք ներդաշնակություն 
ունենալ Մատթեոսի ավետարանի հետ։ Երբ մոգերը 
եկան երկրպագելու, նրանք չայցելեցին քարանձավ 
կամ ախոռ։ Նրանք եկան տուն․

«Երբ տուն մտան, տեսան երեխային իր մոր՝ 
Մարիամի հետ և գետնին ընկնելով՝ երկրպագեցին 
նրան։ Եվ բացեցին իրենց գանձերը, նրան 
ընծաներ մատուցեցին՝ ոսկի, կնդրուկ և զմուռս» 
(Մատթեոս 2։11)։

Այսպիսով, Աստվածաշնչի Սուրբ Ծննդյան 
պատմության նման ընկալումը երբեք չի 
նսեմացնում Աստծո Որդու՝ Հիսուս Քրիստոսի՝ 
խոնարհությամբ աշխարհ գալու փաստը։ 
Հիսուսի ծնունդը տեղի ունեցավ պարզ, 
աղքատիկ ընտանիքի հարկի տակ։ Նա չծնվեց 
թագավորական պալատում, այլ մի հասարակ տան 
մեջ՝ շրջապատված սովորական մարդկանցով՝ 
ցույց տալով Իր խոնարհությունը։ Թագավորների 
Թագավորը խոնարհվեց, մեզ նմանվեց ու մեր մեջ 
հայտնվեց։ Աստծո Որդին եկավ աշխարհ, որպեսզի 
փրկությունը հասանելի լինի բոլորին՝ անկախ 
սոցիալական կարգավիճակից։ Ավետարանիչները 
հատուկ շեշտում են այս փաստը, որպեսզի 
ընթերցողը նաև հասկանա, որ փրկությունը ոչ 
մի ձևով կապված չէ մարդկային դիրքի հետ, այլ 
ամբողջապես Աստծո շնորհն է։ Նրա խոնարհ 
ծնունդը մեզ հրավիրում է, որ մեր սրտերը 
դարձնենք Իր բնակարանը, ընդունենք Նրա 
փրկությունը և իրական խաղաղություն ունենանք։

Այսպես մենք կարող ենք հասկանալ Սուրբ 
Ծննդյան իրական պատմությունը, կենտրոնացած 
մնալ Նոր Կտակարանում երկու ավետարանների 
ներկայացրած պատմության վրա և տեսնել այն 
ավետարանիչների աչքերով՝ ձերբազատվելով 
կողմնակի գրությունների ազդեցությունից։

Օգտագործված գրականության ցանկ 
 
Աստվածաշունչ Մատյան «Նոր Արարատ», Հին և Նոր Կտակարաններ, Հայաստանի Աստվածաշնչային ընկերություն, 
2018թ.։

Beitzel, B. J., &amp; Lyle, K. A. (Eds.). Lexham Geographic Commentary on the Gospels. Bellingham, WA: Lexham Press, 
2016, Logos Bible software.

Bailey, Kenneth. Jesus Through Middle Eastern Eyes: Cultural Studies in the Gospels. Downers Grove: Intervarsity Press, 
2008, pp. 25-37.

In October, Armenians all over the world, 
celebrate one of the most profound feasts in the 
Armenian Church calendar: Holy Translators’ 
Day— the commemoration of our translators who 
gave us not only the Word of God in our own 
tongue, but also the gift of Christian civilization, 
education, and identity.

In the 5th century, when many nations were still 
without written Scriptures, Armenia—through 
the dedicated and tireless efforts of Mesrop 
Mashtots, Sahak Bartev, and their disciples—was 
given a written alphabet, a translated Bible, and an 
open door to the treasures of Christian faith and 
learning. This was not just a cultural achievement; 
it was a spiritual rebirth that shaped our people’s 
destiny for centuries.

Today, we thank God for our translators and their 
disciples—who gave us one of God’s greatest gifts: 
the Bible in our own Armenian language.

To help us feel the weight of this feast, imagine 
this:

A family sits at the dinner table, and the father 
reads a letter from their beloved child who is away. 
But the letter is in a foreign language, and no one 
understands it. They hold it, they kiss it, they 
know it is precious— 
but they cannot hear the voice of their child.  
This was Armenia before the 5th century. The Word  
of God was there, but it was not yet in Armenian.

Then God raised Mesrop Mashtots and his companions. 
 
They gave us an alphabet, and through it, a voice.  
The Bible became our letter from God, spoken to us in 
words we could understand.  
 
That’s why we celebrate. That’s why we give thanks. 
 
1. The Word of God in Our Own Language 
We read in John 1:1 – “In the beginning was the Word, 

 
 
and the Word was with God, and the Word was God.” 
And in Psalm 119:105 – “Your word is a lamp to my feet 
and a light to my path.”

The translators understood that without the Word of 
God in one’s own heart language, the light of Christ 
remains dim.

Mesrop Mashtots invented the Armenian alphabet not 
as a tool for politics or commerce, but for salvation. His 
goal was that Armenians might hear God’s voice in their 
own language, that every child, every village, every city 

Armenian Cultural Month

By Rev. Serop Megerditchian

Armenian Holy Translators' Day
The Word Became Light for the Nation 

CONTINUED ON NEXT PAGE

Ghukas Chubaryan, Mesrop Mashtots (the inventor of the Armenian alphabet), 1962. Matenadaran. Photo: Arman Musikyan



32 - Forum Christmas/Winter 2025 33 - Forum Christmas/Winter 2025

and every congregation could say, “Christ speaks to me 
in my language.”

This is what makes our faith deeply personal and 
national: Armenians could read the Bible, sing the 
Psalms, and understand the Gospel in Armenian.

Think of a dark mountain path. Without a lamp, every 
step is dangerous; with a lamp, every step is safe. That 
is what the Bible in Armenian did for our people– It lit 
the path. 

Before the invention of the alphabet, Armenians 
depended on foreign tongues for worship. Christianity 
risked being a borrowed faith. But with the alphabet 
and translation of the Bible, faith became ours. It sank 
deep into the soil of our nation.

2. Faith and Identity United 
The Translators were not only linguists—they were 
evangelists, teachers, and nation-builders. 

When the Persians tried to impose Zoroastrianism in 
the 5th century, the Armenians resisted. At the Battle of 
Avarayr (451 AD), Vartan Mamigonian and his warriors 
fought not only for land, but for the right to worship 
Christ in their own faith and language. The cry of the 
soldiers was: “For Faith and for Homeland!” Without 
the work of the Translators, there would have been no 
Armenian Christian identity to defend.

•	 With the translation of the Scriptures, schools were 
founded, monasteries became centers of learning, 
and a national literature was born.

•	 The Armenian people, having accepted Christianity 
in 301 AD, now found their faith rooted in their 
very language.

•	 With the Bible came schools, culture, and  
Armenian literature.

Let’s ask: In times of persecution—whether under 
Persian, Arab, Ottoman, or Soviet rule—what preserved 
the Armenian people? It was not weapons or wealth, 
but the Word of God, the Armenian Church, and the 
faith embedded in our sacred language. The Bible was 
not just a spiritual book—it is the foundation of our 
identity. 

3. Scripture: The Foundation for Life 
The apostle Paul says in 2 Timothy 3:16–17. “All 
Scripture is God-breathed and useful for teaching, 
rebuking, correcting and training in righteousness, so 
that the servant of God may be thoroughly equipped  

for every good work.”

The Translators remind us that the Bible is not a book 
to be admired, but a life to be lived.

They labored, fasted, and prayed so that generations 
after them could live according to God’s Word.

They saw in the Scriptures the power to transform 
families, strengthen faith, and guide a nation.

Today, the challenge for us is not the lack of access to 
Scripture, but the lack of application. Many Armenians 
display the Bible on a shelf as a decoration. Many 
Armenians own a Bible, but few open it daily.  
Many recite prayers, but few meditate on the Word.  
 
The Translators gave us the tools for holiness—will we 
use them? Owning a Bible but not reading it is like 
owning medicine but never taking it. The Translators 
prepared the medicine of eternal life for us, but it only 
heals if we take it into our hearts, minds and souls. They 
did not give their lives for producing a decoration; they 
gave us the Bible so we might live by it.

4. Our Calling as Modern Translators 
Holy Translators’ Day is not just about history or 
honoring the past, it is also a call to action.

•	 Just as the Translators translated the Bible into 
Armenian, we are called to “translate” the Gospel 
into our daily lives, our culture, and our witness.

•	 Parents must translate the faith into the language of 
their children’s hearts.

•	 The Church must translate the Gospel into words 
of hope for a hurting and suffering world and 
Christ’s love into service for the needy and the 
marginalized.

•	 Each believer must translate the Good News into 
deeds of love, mercy, compassion, and justice.

•	 In this way, you and I are the living translators of 
Jesus Christ today.

Imagine a teacher who translates a complicated science 
book into simple language for children. The goal is not 
to show off knowledge, but to help the next generation 
understand truth. In the same way, we are called to 
be translators of the Gospel in today’s world. The 
Translators translated the Bible into Armenian; we must 
translate the Bible by our lives.

On this feast of the Holy Translators, let us give thanks 
to God for St. Mesrop, St. Sahak, and their disciples, 
who gave us the most precious gift: the Word of God in 
Armenian. They lit a lamp that still burns today. They 
gave us not just letters, but life, not just words, but the 
living Word of God. 

"...the most precious gift: The 
Word of God in Armenian."

Thus: 

•	 Let us recommit ourselves to reading, loving, and living the Scriptures daily.

•	 Let us remember that just as the Word of God shaped our ancestors, so it can shape us, our families, and the 
future of our nation. 

•	 Let us be living translators–so that the world around us may hear God’s Word in the language of love, mercy, truth 
and justice.

Blessed be the immortal memory of the Translators; for His glory. Amen. 

By Rev. Serop Megerditchian
Սրբոց Թարգմանչաց։ Խօսքը՝ Լոյս Ազգին 

Հոկտեմբեր ամսուան մէջ, հայ ազգը կը նշէ 
Հայ եկեղեցւոյ ամենէն խորիմաստ եւ հոգեւոր 
տօներէն մէկը՝ Սրբոց Թարգմանչաց, Սուրբ 
Թարգմանիչներու Տօնը։ Այսինքն, կը յիշենք մեր 
թարգմանիչները որոնք մեզի տուին ոչ միայն 
Աստուծոյ Խօսքը մեր մայրենի լեզուով, այլ նաեւ՝ 
քրիստոնէական մշակոյթը, կրթութիւնը եւ 
ինքնութիւնը։

Հինգերորդ դարուն, բազմաթիւ ազգեր, երբ գիր, 
գիրք ու գրականութիւն չունէին, Հայաստանը՝ 
Մեսրոպ Մաշտոցի, Սահակ Պարթեւի եւ անոնց 
աշակերտներուն անսահման վաստակով, ստացաւ 
գիր-տառ, թարգմանուած Աստուածաշունչ եւ 
բաց դուռ մը դէպի քրիստոնէական հաւատքի ու 
գիտութեան գանձերը։ Աւելին, Աստուածաշունչի 
թարգմանութիւնը միայն մշակութային 
յաղթանակ չէր — ան հոգեւոր վերածնունդ էր, 
որ դարեր շարունակ ձեւաւորեց մեր ժողովուրդի 
ապագան։

Այսօր կը գոհանանք Աստուծմէ՝ մեր 
Թարգմանիչներուն համար՝ որոնք մեզի տուին 
Աստուծոյ ամենաթանկ նուէրը՝ Աստուածաշունչ 
Մատեանը հայերէնով։

Ի՞ նչու Նշել Սրբոց Թարգմանչաց Տօնը։ 
Պատկերացուցէք՝ ընտանիք մը նստած է ճաշի 
սեղանին շուրջը։ Հայրը կը կարդայ նամակ մը՝ 
սիրելի զաւկին կողմէ, որ հեռու է տունէն։ Բայց 
նամակը օտար լեզուով է, եւ ոչ ոք կը հասկնայ։ 
Անոնք կը պահեն, կը համբուրեն, կը յարգեն 
նամակը, բայց չեն լսեր զաւկին ձայնը։ Այսպէս էր 
Հայաստանը՝ հինգերորդ դարէն առաջ։ Աստուծոյ 
Խօսքը կար, բայց չէր հնչած հայերէնով։

Ապա կը տեսնենք, Աստուծոյ շնորհքով, Մեսրոպ 

Մաշտոցը եւ իր գործակիցները որոնք մեզի տուին 
այբուբեն՝ եւ այդպէսով՝ ձայն։ Աստուածաշունչը 
դարձաւ Աստուծոյ նամակը՝ ուղուած հայ 
ժողովուրդին, հայերէն լեզուով։ Այս պատճառաւ կը 
տօնենք եւ փառք կու տանք Աստուծոյ։

1. Աստուծոյ Խօսքը՝ Մայրենի Լեզուով։ 
Յովհաննու Աւետարանին մէջ կը կարդանք. 
«Սկիզբէն էր Բանը ու Բանը Աստուծոյ քով էր 
եւ Բանը Աստուած էր»։ (1.1)  Իսկ Սաղմոսերգուն 
կ՛ըսէ. «Քու խօսքդ իմ ոտքերուս ճրագ է ու իմ 
շաւիղներուս լոյս»։ (119.105)

Թարգմանիչները գիտակից էին, որ առանց 
Աստուծոյ Խօսքը անձնական լեզուով ունենալու՝ 
Քրիստոսի լոյսը մութին մէջ կը մնայ։

Մեսրոպ Մաշտոց գիրերը չստեղծեց քաղաքական 
կամ առեւտրական նպատակներով, այլ՝ 
փրկութեան համար։ Անոր նպատակն էր, որ հայերը 
լսեն Աստուծոյ ձայնը իրենց լեզուով՝ որպէսզի 
իւրաքանչիւր տուն, եկեղեցի, գիւղ եւ քաղաք 
կարենայ ըսել․«Տէր Յիսուս Քրիստոս կը խօսի 
ինծի՝ իմ լեզուովս»։

Միշտ յիշենք թէ առանց այբուբենին՝ հայ 
ժողովուրդին հաւատքը կրնար մնալ «պարտք 
առնուած» հաւատք մը։ Բայց հայերէն լեզուով 
Աստուածաշունչը դարձուց հաւատքը՝ մեր 
սեփական արմատը։

Պատկերացուցէք մթութեան մէջ լեռան արահետ 
մը։ Առանց լամբի՝ ամէն քայլ վտանգաւոր է։ 
Բայց լամբ մը երբ վառուի՝ ամէն քայլ ապահով 
կ՛ըլլայ։ Ահա՛  այս էր որ Աստուածաշունչը ըրաւ մեր 
ժողովուրդին համար։

CONTINUED ON NEXT PAGE



34 - Forum Christmas/Winter 2025 35 - Forum Christmas/Winter 2025

2. Հաւատքն ու Ինքնութիւնը Միացած Են։ 
Թարգմանիչները միայն լեզուաբաններ չէին՝ 
անոնք նաեւ քարոզիչներ, ուսուցիչներ եւ 
ազգակերտիչներ էին։

Երբ մեր ազգի պատմութեան նայինք կը տեսնենք 
թէ հինգերորդ դարուն պարսիկները փորձեցին 
զրադաշտականութիւնը պարտադրել, բայց հայերը 
դիմադրեցին։

Աւարայրի ճակատամարտին (451 թ.) Վարդան 
Մամիկոնեանն ու իր զինուորները կռուեցան ոչ 
միայն հողին համար, այլ՝ իրենց հաւատքին եւ 
լեզուին ազատութեան համար։ Անոնց նշանաբանն 
էր՝ «Վասն Քրիստոսի եւ Վասն Հայրենիքի»։

Ուրեմն, առանց Թարգմանիչներու նուիրական 
աշխատանքին՝ այդպիսի քրիստոնէական 
ինքնութիւն գոյութիւն պիտի չունենար։ 
Աստուածաշունչի թարգմանութենէն ետքն էր 
որ դպրոցներ հիմնուեցան, վանքերը դարձան 
գիտութեան կեդրոններ, եւ ծնաւ հայկական 
գրականութիւնը՝ ոսկեդար։

Ինչպէս գիտենք, դարերու ընթացքին հայ 
ժողովուրդը հալածանքի ենթարկուեցաւ։ Եւ 
հարցումը՝ այս հալածանքներու ընթացքին՝ 
ըլլայ պարսկական, արաբական, օսմանեան 
կամ սովետական իշխանութիւններու տակ, 
ինչպէ՞ ս մեր ժողովուրդը կարողացաւ պահել իր 
ինքնութիւնը։ Հայ ժողովուրդը իր ինքնութիւնը 
պահեց, ոչ թէ զէնքով կամ հարստութեամբ, 
այլ՝ Աստուածաշունչով, Հայ Եկեղեցիով եւ 
Հայերէն Հաւատքով։

3. Աստուածաշունչը Ոչ Թէ Զարդ, Այլ Կեանք։ 
Պօղոս առաքեալ Տիմոթէոսի ուղղուած երկրորդ 
նամակին մէջ կը գրէ. «Բոլոր Գիրքը Աստուծոյ 
շունչն է եւ օգտակար է սորվեցնելու, 
յանդիմանելու, շտկելու եւ արդարութեան 
մէջ խրատելու համար»։ (3.16)

Թարգմանիչները մեզի կը յիշեցնեն, որ 
Աստուածաշունչը գիրք մը չէ՝ որուն վրայ պէտք է 
միայն հիանալ եւ զմայլիլ, այլ՝ կեանք մըն է՝ որ պէտք 
է ապրինք։

Թարգմանիչները աղօթքով, ծոմապահութեամբ 
եւ ջանքով աշխատեցան, որպէսզի մենք կարենանք 
Աստուծոյ Խօսքով ապրիլ։

Բայց այսօր մեր ազգի զաւակները, աշխարհի 

ամէն կողմ, տարբեր փորձութիւններու եւ 
մարտահրաւէրներու առջեւ կը գտնուին։

Այսօր, մենք չենք տառապիր Աստուածաշունչ 
չունենալէ, այլ, ցաւ ի սիրտ, կը տառապինք 
Աստուածաշունչը չկարդալէ։   
Այսօր, շատ մը հայերու տուներուն մէջ 
Աստուածաշունչ կայ, բայց դժբախտաբար չի 
բացուիր։ Շատեր ալ միայն կարգ մը աղօթքներ 
գոց կը սորվին, բայց քիչեր են անոնք որոնք 
Աստուծոյ Խօսքին վրայ կը խորհին եւ կը 
խորհրդածեն։ 
Թարգմանիչները մեզի տուին սրբութեան միջոցը՝ 
գործիքը — Բայց հարցումը՝ կ’օգտագործե՞ նք 
զայն։

Աստուածաշունչ ունենալ բայց չկարդալ, կը նմանի 
դեղ ունենալ բայց չգործածել։ 
Թարգմանիչները պատրաստեցին մեր հոգիներուն 
դեղը, բայց այդ դեղը միայն կը բուժէ, երբ 
ընդունինք զայն մեր սրտին, մտքին ու հոգիին մէջ։

4. Մեր Կոչումը՝ Ժամանակակից 
Թարգմանիչներ Ըլլալ։ 
Թարգմանիչներու Տօնը միայն անցեալի 
յիշատակում մը չէ․ ան կոչ է կեանքի եւ գործի։ 
Ինչպէս որ մեր Թարգմանիչները Աստուածաշունչը 
թարգմանեցին հայերէնով, այսօր մենք ալ 
կանչուած ենք Աւետարանը թարգմանել, մեր 
կեանքերուն մէջ։ Այսինքն,

•	 Ծնողք կանչուած է թարգմանել 
Քրիստոնէական հաւատքը իրենց զաւակներուն 
սրտերուն լեզուով։

•	 Եկեղեցին կանչուած է թարգմանել Քրիստոսի 
Աւետարանը՝ յոյսի, լոյսի եւ մխիթարութեան 
բառերով։

•	 Հաւատացեալը կանչուած է թարգմանել 
Աստուծոյ սէրը՝ ծառայութեան, ողորմութեան, 
արդարութեան եւ սիրոյ գործերով ու 
ապրուած կեանքով։

Եւ այսպէս, մենք բոլորս կանչուած ենք ըլլալ 
կենդանի թարգմանիչները Տէր Յիսուս 
Քրիստոսի։

Ինչպէս որ ուսուցիչ մը կը պարզեցնէ գիտական 
գիրք մը, որպէս զի երեխաները հասկնան, այնպէս 
ալ մենք պէտք է պարզաբանենք եւ ապրինք 
Քրիստոսի Աւետարանը՝ որպէս զի աշխարհ տեսնէ 

Տէր Յիսուս Քրիստոսի ճշմարիտ լոյսը։ Այլ խօսքով, թարգմանիչները Աստուածաշունչը թարգմանեցին 
հայերէնով — մենք կանչուած ենք զայն թարգմանելու մեր ապրած կեանքով։

Եզրակացնենք

Սրբոց Թարգմանչաց տօնին առիթով, կը գոհանանք Աստուծմէ Մեսրոպ Մաշտոցի, Սահակ 
Պարթեւի եւ անոնց աշակերտներուն համար, որոնք մեզի տուին Աստուծոյ ամենաթանկագին նուէրը՝ 
Աստուածաշունչը, Հայերէն լեզուով։

Թարգմանիչները վառեցին ջահ մը՝ որ մինչեւ այսօր կը վառի եւ կը լուսաւորէ։ Անոնք մեզի տուին ոչ միայն 
տառեր, այլ՝ կեանք, ոչ միայն խօսքեր, այլ՝ Կենդանի Բանը՝ Տէր Յիսուս Քրիստոսը։

Եկէ՛ ք նորոգենք մեր ուխտը եւ պարտաւորութիւնը՝ ամէն օր կարդալու, սիրելու եւ ապրելու Աստուծոյ 
Խօսքը։ Եւ միշտ յիշենք ու գիտակից ըլլանք թէ ինչպէս Աստուծոյ Խօսքը ձեւաւորեց մեր նախնիներու 
կեանքը, նոյնպէս Աստուծոյ Խօսքը կրնայ ձեւաւորել մեզ, մեր ընտանիքները, մեր հայրենիքը եւ մեր ազգի 
ապագան։

Եկէ՛ ք ըլլանք կենդանի թարգմանիչներ, որպէսզի աշխարհ լսէ Աստուծոյ ձայնը՝ սիրով, ողորմութեամբ, 
ճշմարտութեամբ եւ արդարութեամբ։ 

Օրհնեալ ըլլայ Թարգմանիչներու յիշատակը։ Ամէն

By Doris Melkonian

180th Anniversary for AEC
Marking a Milestone in Armenian Evangelical History 

July 1, 2026 marks the 180th anniversary of the Armenian 
Evangelical movement. On this pivotal day, 180 years ago, the 
Armenian Evangelical church was birthed in Pera, Istanbul (then 
Constantinople), Turkey.

A handful of Armenian believers, 37 men and 3 women, founded 
the church which grew into the denomination we have today. 
The movement that began on July 1, 1846 has multiplied over 
the years as the loaves and fish in the Feeding of the 5,000 
(Matthew 14:13). Today, we celebrate the fortitude of these 
faithful followers of Christ and give thanks for all who carried 
out the mission after them. We recognize their zeal for Christ and 
desire to carry out His command to “go into all the world and 
preach the gospel to all creation” (Mark 16:15). Indeed, Armenian 
Evangelicals have witnessed to all of God’s amazing love.

Special events are being planned for 2026 to commemorate this 
milestone in the history of the Armenian Evangelical Church. 
Let us praise God for the zeal and fortitude of all who have 
carried out the Great Commission and spread the Gospel. Please 
celebrate with us by participating in the various events being 
planned. Armenian Evangelical Church in Pera, Istanbul (Constantinople), Turkey.  

Photo: Rev. Vicken Cholakian



36 - Forum Christmas/Winter 2025 37 - Forum Christmas/Winter 2025

By Hagop Janbazian

Թարգմանչաց եւ Հայոց Գիրերու Գիւտի 1620 
Ամեակ 

Քրիստոնէական օրացոյցին համաձայն 2025 
թուականը կը զուգադիպի հայոց գիրերու գիւտի 
1620 ամեակին, որով ապահովուեցաւ հայ ազգի 
լինելիութիւնը, իսկ հայոց տօնացոյցին համաձայն, 
Հոկտեմբեր ամսուան երկրորդ շաբթուան 
ընթացքին կը նշուի Սրբոց Թարգմանչաց Տօնը 
եւ այդ իսկ իմաստախոհութեամբ Երաշնորհ 
հայրապետներու սրբատառ կոնդակներով, 
Հոկտեմբեր ամիսը կը պանծացուի եւ կը հռչակուի 
հայոց մշակոյթի ամիս:

Այսօր, կ՛արժէ Թարգմանչաց տօնին առիթով, 
ընդհանրական պատկեր մը ներկայացնել 
եւ ամփոփ գիծերու մէջ վեր առնել մեր 
թարգմանիչներու անզուգական գործին 
կրօնական, կրթական, մշակութային եւ 
քաղաքական նշանակութիւնն ու կարեւորութիւնը՝ 
մեր ազգի գոյատեւման մէջ:

Թարգմանչաց տօնը, անշուշտ առիթ մըն է 
յիշելու հայոց թարգմանիչները, բայց որո՞ նք են 
թարգմանիչները եւ ինչպիսի՞  գործեր են, որ 
թարգմանեցին անոնք եւ կրցան ապահովել հայ 
ժողովուրդի լինելիութիւնը:

Հետաքրքրական է , որ մեր պատմութեան մէջ 
թարգմանիչներ կոչուեցան ո՛ չ միայն անոնք, 
որոնք հայոց գիրերը ստեղծագործեցին եւ 
թարգմանութիւններ կատարելով զանոնք 
դարձուցին համայն հայութեան սեփականութիւնը, 
այլ նաեւ անոնք, որոնք հայ գիրերը որդեգրելով 
ստեղծեցին ինքնիրոյն գրականութիւն եւ 
լծուեցան Աստուածաշունչի եւ այլ կարեւոր 
կրօնական, իմաստասիրական, գեղագիտական 
ու պատմամշակութային գրքեր թարգմանելու 
գործին:

Թարգմանիչներու այս շարժումն էր ահա, որ 
անկիւնադարձային նշանակութիւն ունեցաւ 
մեր պատմութեան մէջ, որովհետեւ ան եղաւ 
նաեւ ազգային սեփական մշակոյթ ստեղծելու 

աննախադէպ եւ կարեւորագոյն իրադարձութիւնը:

Որպէս Ուրարտական եւ Արմէնական ցեղերու 
միաձուլումէն յառաջացած հին ժողովուրդ, հայերն 
ալ ունէին լեզու եւ հաղորդակցութեամն կերպ, 
ունէին նաեւ անգիր բանաւոր գրականութիւն եւ 
մշակոյթ զորս սերունդէ սերունդ կը փոխանցուէր 
պատմիչներու, Հեթանոսական գերիշխող ծեսերու 
եւ աւանդութիւններու ճամբով:

Այս բոլորով հանդերձ, պակասաւոր էր 
հայոց մշակոյթը՝ որովհետեւ կը պակսէր հայ 
գիրը, որով կարելի պիտի ըլլար ստեղծել 
հայատառ գրականութիւն, ժողովուրդին հետ 
հաղորդակցելու դիւրութիւն, եկեղեցական կեանքի 
ժողովրդականացում եւ ազգային սեփական 
մշակոյթի զարգացում: 

Հինգերորդ դարուն, հայ ժողովուրդը քաղաքական 
եւ կրօնական ծանր  եւ աննպաստ պայմաններու 
տակ կ՛ապրէր: Արդէն 4-րդ դարէն սկսեալ 
կործանուած էր հայոց թագաւորութիւնը: 
Հայաստանը ինկած էր պարսկական եւ 
բիւզանդական երկու տարբեր հոսանքներու 
տիրապետութեան տակ, հետեւաբար՝ հայերը 
օտար լեզուներու անկաշկանդ թափանցումին 
առջեւ կը մնային անպատսպար:

Հայ ժողովուրդի զարգացման հեռանկարը թէ 
քաղաքական եւ թէ մշակութային առումներով 
շատ անորոշ էր եւ վտանգուած, կասկած չկար, 
որ հրամայական պահանջ դարձած էր ազգային 
ինքնապաշտպանութեան մեծ շարժումի մը, 
որովհետեւ ամբողջ հայ ազգին ձուլումը՝ յունական 
եւ պարսկական մշակոյթներուն մէջ, գրէթէ 
դարձած էր անխուսափելի:

Եւ ահա, 405 թուականին՝ 1620 տարիներ 
առաջ պատահեցաւ մեծ հրաշքը, հայկական 
տառերու ստեղծումը եւ անոր ստեղծումով 
էր միայն, որ հայ ժողովուրդը պիտի յաջողեր 

կրօնական եւ մշակութային 
բնագաւաներէն դուրս 
հանել օտար մշակոյթներու 
ապականած հետքերը 
եւ միեւնոյն ժամանակ 
յաջողեր ստեղծել ցեղային 
միասնականութիւն, 
Կրօնական, մշակութային 
ու քաղաքական 
անկախութեան նոր եւ 
մնայուն խարիսխ մը:

Թերեւս այսօր պատշաճ 
կ՛ըլլար պատմել գիրերու 
գիւտին մասին, խօսիլ 
Սուրբ Մեսրոպ Մաշտոցի 
հանճարին ու Սահակ 
Պարթեւ Կաթողիկովի 
նուիրումին մասին: 
Թերեւս ալ լաւ կ՛ըլլար 
խօսիլ թարգմանչաց 
սերունդին կողմէ մեզի 
կտակ մնացած գլուխ 
գործոցին՝Ասուածաշունչի 
թարգմանութեան մասին:

Սակայն, մտածումներս 
այսօր պիտի կեդրոնացնեմ 
հայոց գիրերու գիւտի 1620- 
ամեակին եւ Թարգմանչաց 
տօնին վրայ:

Արդ, Մեսրոպ Մաշտոցի 
եւ Սահակ Պարթեւ 
կաթողիկոսի վաստակը 
թէ քաղաքական եւ թէ 
մշակութային տեսակէտէն 
կը մնայ հայ ժողովուրդի  
մեծագոյն իրագործումը:

«Ճանաչել զԻմաստութիւն եւ զԽրատ Իմանալ 
զԲանս Հանճարոյ...»

Աստուածաշուչի Առակաց գիրքէն՝ առաջին 
անգամ հայերէնի թարգմանուած այս 
նախադասութեամբ է որ հիմը դուեցաւ 
Մեսրոպատառ հայ մշակոյթին: Եւ 5-րդ դարէն 
սկսեալ մինչւ մեր օրերը, 1620 տարիներ 
շարունակ, խորիմաստ եւ թելադրական այս 
նախադասութիւնը կարծես նշանաբան դարձաւ  

 
 
հայութեան համար, որ իր պատմութիւնը խարսխեց 
Քրիստոնէական հաւատքի մշակութային փրկարար 
ուժականութեամբ՝ մեծարժէք ու հպարտացնող 
ժառանգութեամբ: 

Արդ, որո՞ նք էին այդ անմահները, որոնք Կրօնքի, 
գիրի, գրականութեան եւ մշակոյթի հզօրանքով 
պաշտպանեցին եւ փրկեցին իրենց ազգը 
դրացի պարսիկներու եւ յոյներու ճնշիչ  ձուլումի 
վտանգներէն ու հայութեան սրտերուն, մտքերուն 
եւ աչքերուն առջեւ բացին Աստուածաշնչական, 

Ghoukas (Armenian), illuminator. The Annunciation to the Shepherds; The Nativity with the Adoration of the Magi, 1583.  
Getty Museum

CONTINUED ON NEXT PAGE



38 - Forum Christmas/Winter 2025 39 - Forum Christmas/Winter 2025

հոգեզմայլ խորհուդները անսալով Քրիստոսի 
անզուգական Աստուածային եւ փառապանծ 
խօսքին՝ « Ես եմ ճամբան ու ճշմարտութիւնը եւ 
կեաքը, ով որ ինծի կը հաւատայ թեկուզ մեռնի՝ 
բայց պիտի ապրի յաւիտեան:»

«Եւ այր մի Մաշտոց անուն...» այս պարզութեամբ 
կոչուած անոնցմէ առաջինը, երկար տարեներու 
տգնութենէ եւ ճգնութենէ ետք, հանճարեղ 
գիտնականի իր պայծառատեսութեամբ եւ 
Աստուածոյ օգնութեամբ, կրցաւ ձեւակերպել 
հայոց 36 նշանագիրերը, որոնք հնչաբանական 
կատարեալ համակարգ մը ապահովեցին հայոց 
լեզուին գրաւոր արտայայտութեան համար:

Մեսրոպ Մաշտոց, հայոց գիրերու գիւտարարը 
ըլլալու արժանիքի կողքին, եղաւ նաեւ առաջին 
ուսուցիչը, որ պատրաստեց թարգմանչաց 
սքանչելի սերունդը: Մաշտոց ուներ նաեւ 
լեզուագէտ-թարգմանիչի, շարականագիրի եւ 
բանաստեղծ-երաժիշտի շրոհքներ, որ ան ի սպաս 
դրաւ հայ մշակոյթի հիմնադրման եւ զարգացման 
գործընթացին:

Այս ձեւով, Մեսրոպ կը համարուի բոլոր 
ժամանակներու մեծագոյն հայը, որ եղաւ իր ազգի 
գոյութեան փրկիչն ու հպարտութիւնը: 

Սահակ Պարթեւ կաթողիկոսն էր, Մաշտոցի հետ 
գործակցող միւս մեծ հայը, որ օրուայ թագաւոր 
Վրամշապուհ արքային հետ՝ մղիչ ոյժը եղան հայ 
գիրերու ստեղծման եւ հայ մշակոյթի զարգացման:

Մեսրոպ Մաշտոց եւ Սակահ Պարթեւ ձեռք-
ձեռքի տուած իրենց լեզուագէտ ու թարգմանիչ 
աշակերտներուն հետ առաջին անգամ 
թարմանեցին Աստուածաշունչ սուրբ գիրքը, որ 
իր գեղեցիկ թարգմանութեան համար կոչուեցաւ 
«Թագուհի Թարրգմանութիւններու»: Անոնք 
թարգմանեցին նաեւ օտար լեզուներով գրուած 
արժէքաւոր կրօնական այլ գիրքեր եւ ճոխացուցին 
հայ մշակոյթի ու հաւատքի գանձարանը:

Սակայն, հետաքրքական է այստեղ նշել, որ 
Թարգմանչաց տօնին առիթով, հայ եկեղեցին 
չի յիշեր միայն 5-ր դարը եւ ո՛ չ ալ ամբողջովին կը 
կեդրոնանայ միայն Մ. Մաշտոցի ու Ս. Պարթեւի 
անուններուն եւ միւս թարգմանիչներուն 
վրայ: Ընդհակառակը՝ հայ եկեղեցին 
երախտագիտութեան պատիւ կ՛ընծայէ 5-րդ 
դարէն մինչեւ 12-րդ դարերու ընթացքին ազգային-

մշակութային բնագաւառէն ներս գործած շատ 
մը գագաթներու եւ հսկայ դէմքերուն մասին, 
ինչպիսին են՝ Յովսէփ Վայոց Ձորեցին, Կորիւն 
Սքանչելին, Եզնիկ Կողբացին, Մովսէս Խորենացին, 
Գրիգոր Նարեկացին եւ շատ մը յայտնի եւ անյայտ 
մեծանուն դէմքեր, որոնք հայ գիրերու գիւտէն 
ետք, մշակութային եւ կրօնական բնագաւառներէն  
ներս ամբողջական ծառայութիւն մատուցին 
հայ ժողովուրդին եւ ո՛ չ միայն մտքի ու արուեստի 
նուաճումներով հարստացուցին մեր կեանքը, 
այլեւ համաշխարհային յարգանք պարտադրելով 
մշակութային արժէքներ թողուցին իրենց յետին:

Երկար դարերէ ի վեր, հայ եկեղեցին յարգած ու 
պատուած է բոլոր անոնց, որոնք թարգմանիչ 
տիտղոսը կրելով՝ հիմը դրին ազգային-
քիստոնէական այնպիսի մշակոյթի մը, որուն 
նմանը հաւանաբար գոյութիւն չէր ունեցած այդ 
դարերուն այլ ժողովուրդներու պատմութեան մէջ:

Թարգմանիչները իրենց կատարած 
լուսաւորութեան գործին ու ազգային եւ 
եկեղեցական կեանքի մէջ փրկարար դեր 
կատարած ըլլալուն համար, անոնք հայ եկեղեցւոյ 
կողմէ անցած են սուրբերու կարգին, եւ այսօր 
անոնցմէ շատերը կը վայելեն միջազգային համբաւ 
եւ յարգանք: Ինչպիսին են Գրիգոր Լուսաւորիչն ու 
Նարեկացին:

Դարեր շարունակ, ո՛ չ միայն մեր եկեղեցին, այլեւ 
ամբողջ հայ ժողովուրդը հաւատացած է, որ 
1620 տարիներ առաջ, հայկական Այբուբենի 
գիւտը երկնային հրաշքով եւ Աստուածային 
միջնորդութեամբ տրուած փրկարար միջոց մըն 
էր մեր ազգին համար: Եւ այս հաւատքը արդիւնք 
էր այն համոզումին, որ եթէ հայ գիրերու գիւտը 
չըլլար՝ ապա կարելի պիտի չըլլար ամրապնդել հայ 
Քրիստոնեային հաւատքը, կարելի պիտի չըլլար 
ստեղծել ազգային մշակոյթ, անհնար պիտի ըլլար 
հայերէն լեզուի գոյատեւումը եւ այս բոլորին 
կողքին հայ ժողովուրդը պիտի անյետանար՝ 
օտար արշաւանքներու եւ մշակութային 
ազդեցութիւններու անդադրում հոսանքներուն 
առջեւ:

Հայ ժողովուրդը նաեւ խորապէս հաւատացած 
է, որ հակառակ բոլոր դժուարութիւններուն- 
հակառակ մեծաթիւ թշնամիներու գոյութեան 
եւ ամէնօրեայ արշաւանքներուն, Աստուած 
հայ ժողովուրդին պագեւեց հոգիով ու մտքով 

այնքան մեծ ու պայծառատէս դէմքեր, որոնք ճգնութեամբ ու զրկանքով մեզի կտակեցին վերապրումի եւ 
գոյատեւութեան, պայքարի եւ յառաջդիմութեան մեծագոյն գիւտը՝ անկորնչելի հայ գիրը: 

Սիրելի հաւատացեալներ, մշակոյթը ազգի մը մտաւոր ու հոգեւոր ձգտումներուն ու կարողութիւններուն 
համադրումն է: Մշակոյթը միայն գիր ու գրականութիւն չէ: Միայն լեզուական արժէք չէ, այլ ազգի տարբեր 
ուղիներով զարգացող՝ հոգեմտաւոր արժէքներու եւ ստեղծագործութիւններու ամբողջական համադրումն 
է Քրիստոնէական հաւատքի ու վերելքի աստիճանաչափը: 

Մեր ազգի մշակութային դարաւոր վաստակը ապացոյց է, որ մեր ժողովուրդը Քրիստոնէական հոգեւոր եւ 
իմացական բարձրութիւններ նուաճած ազգ է: Նոյնիսկ հազարամեայ ֆիզիքական եւ հոգեկան հիւծող 
տառապանքներով՝ հայ ժողովուրդը ձեւաւորած ու կերտած է սեփական մշակոյթ եւ անով յաջողած է տէրը 
ըլլալ իր ազգային ճակատագրին որպէս առաջին Քրիստոնեայ ժողովուրդ: Եւ ճիշտ այդ հասկացողութեամբ 
հայոց գիրերու գիւտը հիմնաքարն էր ու 1620 տարիներ ետք դարձեալ կը մնայ Քրիստոնէական հաւատքի եւ 
հայ մշակոյթի գոյատեւման ու զարգացման հիմնաքարն ու խարիսխը:

Կը գիտակցինք, որ սփիւռքեան մեր պայմանները տարբեր են եւ կան իւրայատուկ դժուարութիւններ: 
Բայց եթէ կը հաւատանք մեր ազգի գոյութեան, եթէ կը հաւատանք, որ մեր ժողովուրդը պէտք է 
գոյատեւէ ու զարգանայ ազգերու այս մեծ ընտանիքին մէջ, եթէ կը հաւատանք, որ մեր ազգը պէտք է 
քալէ յաւերժութեան ճանապարհէն, ապա պէտք է վերադառնանք մեր պատմութեան ու դաս առնենք 
թարգմանիչներու սերունդի օրինակելի ընթացքէն:

1620 տաիներ առաջ Մ. Մաշտոց, Սահակ Պարթեւ ու մեր թարգմանիչները մեր ժողովուրդին յանձնեցին 
հայոց փրկութեան բանալին՝ հայ գիրերու գիւտին ճամբով: Մենք պէտք է խորապէս համոզուած մնանք 
ու հաւատանք, որ հայ գիրն ու լեզուն,  մեր ժողովուրդի փրկութեան խարիսխներն են ու Քրիստոնէական 
հաւատքի անշարժ վէմը:

1620 տարիներ առաջ կարծէք Աստուած ինք Ս. Մեսրոպ Մաշտոցին ու Սահակ Պարթեւին ճամբով հայ 
ժողովուրդին փոխանցեց փրկութեան գաղտնիքը: Եւ Աստուծոյ ընծայած այդ երաշխիքով՝ հայ գիրերու 
ու մշակոյթի ճամբով է, որ ցեղասպանութերնէն ետք հայ ժողովուրդը կրցաւ վերականգնիլ ու գոյատեւել 
հայրնիքին մէջ, թէ՛  հայրենիքէն դուրս:

Սիրելիներ, Եկէք հաւատարիմ մնանք թարգմանչաց սերունդին, Աստուծոյ կողմէ մեզի ուղարկուած 
այն առաքեալներուն, որոնք մեր եկեղեցին եւ մեր ազգը առաջնորդեցին եւ դեռ կ՛առաջնրդեն դէպի 
յաւերժութիւն տանող ճանապարհներով: 

Պիտի մէջբերեմ Վեր. Մովսէս Ճանպազեանի այս խօսքերը որոնք արտասանուած է Երեւանի մէջ՝ Սփիւռք 
Հայրենիք Առաջին խորհրդաժողովին: 

«301 թուականին մեր նախնիքները ուխտ մը ըրին Յիսուս Քրիստոսի հետ: Եթէ մեր ժողովուրդը գործադրէ 
այդ ուխտէն մեզի բաժին ինկած յանձնառութիւնը, այն ատեն Աստուած ալ աւելիով պիտի օրհնէ մեր 
պզտիկ բայց թանկագին ազգը, եւ օրհնութեան աղբիւր մը պիտի ընէ ոչ միայն իր բոլոր զաւակներուն, այլ 
իր դրացի բոլոր ազգերուն ու համայն մարդկութեան համար: Մենք կը հաւատանք թէ ա՛ յս է մեր ազգին 
գոյապատճառը, ա՛ յս է մեր ժողովուրդին առաքելութիւնը, եւ ա՛ յս է մեր Հայկազեան ցեղի երկնատուր 
ճակատագիրը»: 

Աստուած օրհնէ գերեվարուած Արցախ հայաշխարհի ու Հայաստանի Հանրապետութիւններն ու հայոց 
հզօր բանակի զինուորներն ու կամաւորները որպէսզի կանգուն մնան հայոց սրբազան հողին սահմանները 
եւ անխախտ մնան  մեր յուշարձանները, վանքերն ու եկեղեցիները, դպրոցներն ու հիւանդանոցները: Թող 
Ամենակալ Տէրը առողջութիւն եւ արեւշող օրեր պարգեւէ նաեւ բռնի տեղահանուած Արցախ հայաշխարհի 
մեր քույրերուն եւ եղբայրներուն, Հայաստան աշխարհի զաւակներուն՝ անվտանգ ու անփորձանք պահէ 
զանոնք իր հովանիին տակ հիմա եւ միշտ:  

ՅԱԿՈԲ ՃԱՆՊԱԶԵԱՆ



40 - Forum Christmas/Winter 2025 41 - Forum Christmas/Winter 2025

Not long ago, Sundays at Ararat Church in Salem, NH were 
pretty quiet. In 2021, only five people showed up on a typical 
morning. Five! Fast forward to today, and the sanctuary hums 
with 35–40 regular worshippers and around 60 on Serving 
Sundays. Lobster Sunday this past August drew closer to 100. 
That’s a comeback story worth celebrating!

The journey can be seen through the lens of B.L.E.S.S. – a 
practical approach to evangelism from Jon and Dave Ferguson’s 
book B.L.E.S.S.: 5 Everyday Ways to Love Your Neighbor and 
Change the World (see www.bless-book.org/). This book 
was studied and recommended to churches by the AEUNA 
Evangelism Committee. The framework lays out five simple 
rhythms: Begin with Prayer, Listen, Eat Together, Serve, and 
Story. At Ararat Church, those rhythms aren’t just theory, they’re 
the heartbeat of the church’s renewal.

	  
Every revival starts with prayer. Ararat Church’s renewal has 
been carried by a faithful prayer team that offers to pray with 
anyone after service and carefully tracks requests shared 
on Sunday mornings. They even run a dedicated prayer line 
you can text throughout the week. A weekly Bible study adds 
another layer of prayer and fellowship, and even during the 
week the congregation stays connected through WhatsApp 
Messenger – part announcements, part encouragement, part 
prayer requests. Sometimes the pastor drops in a quick video to 
preview Sunday’s message. 

       
Growth began with listening: noticing who wasn’t there and 
asking what families needed. A young couple who had had 
their own good experiences in Youth Group growing up, realized 
there were no teens in church, so they started reaching out. The 
result? A brand-new youth group for ages 12–17, launched just 
two months ago and is already drawing about 7-10 kids every 
other week, something Ararat Church hadn’t seen in decades.

Listening also meant valuing the voices of newcomers. Early 
on, a young woman visited with her children and defensively 
said she was “just checking out the church.” The moderator 
responded, “We don’t want you to just check out the church, 

we want to hear from you and what you’d like to see here.” Her 
response was that she wanted to see a strong Sunday School 
for her children. Today that same woman is an active member 
on the Christian Education board. 

Listening also meant caring for families in practical ways. When 
a new mom welcomes a baby or when someone is sick, the 
church organizes a meal train so needs are met and people feel 
supported. 

Few things bring people together like food. That’s why every 
other month, Ararat Church throws “Serving Sundays”—worship 
followed by a free themed meal. In August, just under 100 
people crowded in for Lobster Sunday, where everyone got 
their own FREE whole lobster cooked fresh in the kitchen. (Even 
non-seafood folks just showed up for the fun.) November brings 
Friendsgiving, and December a Christmas Pageant with a 
holiday lunch.

With average attendance around 35-40, Serving Sundays 
regularly draw about 60+ people, and special events like 
Lobster Sunday nearly double the crowd. Evangelism, it turns 
out, sometimes starts with food and good company!

By Jaclyn (Janigian) Hagopian

B.L.E.S.S. and Be Blessed:  
Ararat Church's Comeback Story 
How a Century-Old Church Found New Life Through Simple Evangelism 

Evangelism

Begin with Prayer

L isten

E at Together

           
 
Ararat Church’s renewal has been fueled by service, too. A group 
of young men from the congregation recently built and raised 
the first cross ever to stand on the century-old church building. 
Others worked to install air conditioning throughout, making the 
sanctuary and classrooms far more welcoming in the summer 
heat. Volunteers pour energy into children’s ministry as well: in 
2021, Sunday school had just 2 kids, but today about 12 attend 
each week across two classes. Vacation Bible School has doubled 
in size in only its second year. Creating classrooms, a nursery, 
and even a mothers’ room for nursing mothers has given kids 
and their parents a place where they feel at home. Serving 
side by side has knit the church together and opened doors to 
newcomers.

   	  
At the heart of Ararat Church is sharing the story of Jesus. Sunday 
worship has grown from pressing “play” on YouTube to live music 
led by guitar, keyboard, and singers (still praying for a drummer 
– your throne awaits!). Large screens now display Scripture, 
videos, and images that make the gospel come alive. Beyond 
Sundays, a weekly Bible study led by a young couple draws about 
15 members, helping the congregation dig deeper into God’s 
Word. So while methods have changed – from screens to songs 
to lobster lunches – the message has remained the same. Ararat 
Church holds fast to the story of Jesus, the same truth that has 
carried the church for more than a century.

 
Evangelism, Made Simple 
Ararat Church’s story reminds us that evangelism is as simple as 
B.L.E.S.S. at its core:  
Begin with prayer, Listen, Eat together, Serve, & tell the Story of 
Jesus – because even small steps can spark a big revival.

Serve

Story



42 - Forum Christmas/Winter 2025 43 - Forum Christmas/Winter 2025

We have had quite the year at our church outside of 
our regularly scheduled services and ministries. 

In March, we began Young Couples Ministry to 
disciple young married couples and grow in 
fellowship with each other monthly. 

We also launched a monthly GNAZ Kid’s Club to 
bring fun and biblical lessons during an all-day 
event. Our other ministries involve the Men’s 
Breakfast, Women’s Fellowship, Youth Group, and 
Sunday School-Bible studies for different ages.

In August, we had an all-church day trip to the 
Ronald Reagan Library to see the Dead Sea Scrolls 
exhibit. The trip featured a detailed display of 
biblical manuscripts discovered in the mid-1900s, 
some of the earliest known documentations of our 
Scriptures. 

Our youth also sent a team of 28 to Fresno for the 
Biannual Ironman Games organized by AEYF West. 
We participated in basketball, volleyball, chess and 
tavlou, coming in 1st, 3rd, 1st and 2nd respectively. 

Every October, we celebrate the anniversary of our 
church with a banquet. This year, we celebrated 
our 46th anniversary, and our youth worship 
band performed in both Armenian and English. 
The church treasurer, Hratch Doctorian, gave us 
a detailed report on the condition of the church 
building and improvements we are focusing on this 
year. Our senior pastor, Rev. Serop Megerditchian, 
gave us a report about his and his wife Alina’s 
recent mission trip to Armenia and Georgia, 
including updates on the churches there and how 
we can support the body of believers. In the area 
between the Armenian, Georgian and Azerbaijani 
borders, Pastor Serop  
identified several villages that our church plans to support through financial and humanitarian aid. 

We pray that our Lord continues to bless our church and the greater body of believers throughout the AEUNA and across the world, for 
His glory.

By Andy Magdesian

Glendale Armenian Church  
of the Nazarene Update

Our Community

The Armenian Evangelical World Council (AEWC) held its regular meeting on October 16–17, 2025, in Glendale, California, bringing 
together representatives from the five Armenian Evangelical Unions around the world, alongside the Armenian Missionary Association 
of America (AMAA) and the Stephen Philibosian Foundation.

The President of AEWC, Rev. Dr. Paul Haidostian opened the meeting with a word of prayer and a biblical meditation. The Council 
welcomed Serge D. Buchakjian as the new CEO/Executive Director of the Armenian Missionary Association of America (AMAA) and paid 
special tribute to AEWC’s Executive Director, Rev. Dr. Vahan Tootikian, for his invaluable services for more than twenty-two years, as well 
as for the support of his wife Rosette Tootikian to the work of the AEWC.

Following the written and oral reports of the officers of the Council and the representatives of church Unions and organizations, the 
AEWC Board reviewed its activities and initiatives of the past year, assessing progress made in fostering cooperation among Armenian 
Evangelical Unions, the AMAA, and related institutions globally. The members also discussed plans and preparations for the celebration 
of the 180th anniversary of the Armenian Evangelical Church in 2026, a milestone in the life of the worldwide Armenian Evangelical 
community.

In a spirit of fellowship and unity, the AEWC members joined in prayer for the renewal of the Church’s life and witness through deeper 
discipleship and faithful service. The Council also  lifted prayers for the Republic of Armenia and the Armenian people in all corners 
of the world in this critical juncture in the history of the Armenian people, for justice to be served, for peace to prevail, and for human 
dignity to be restored—
particularly for the forcibly 
deported indigenous 
Armenian population of 
Artsakh from its historical 
homeland, for its political  
prisoners (POWs), for victims  
of violence and genocide in 
the world, and indeed for all 
of God’s creation.  

The meeting reaffirmed 
the AEWC’s commitment to 
serving the Armenian people 
worldwide, to further nourish 
the longstanding Armenian 
Evangelical heritage of 
spreading the message 
of the Gospel of Christ, 
for devotedly educating 
the generations, and for 
reaching out to the needy 
among and around us in 
various lands, in every context  
where the Church is called to  
bear witness.

The Armenian Evangelical World Council unanimously voted to appoint the Rev. Dr. Krikor Youmshajekian as the new Executive Director 
of the AEWC for an initial period of two years.

The meeting was adjourned by the closing prayer and benediction of the Executive Director, Rev. Dr. Vahan H. Tootikian.

AEWC Convenes in Glendale, CA
October 16-17, 2025 

First row left to right: Mr. Gary Philips, Esq., Rev. Dr. Paul Haidostian, Rev. Dr. Vahan H. Tootikian, Rev. Dr. Rene Leonian,  
Mr. Serge Buchakjian. Back row left to right: Rev. Hendrik Shanazarian, Rev. Joel Mikaelian, Ms. Asdghig Topouzkhanian,  
Rev. Dr. Haroutune Selimian,  Rev. Calvin Sagherian, Rev. Avedik Khachatryan, Rev. Vardan Apinian.  
Missing from the picture:  Dr. Nurhan Helvacian, Mrs. Joyce Philibosian Stein.



44 - Forum Christmas/Winter 2025 45 - Forum Christmas/Winter 2025

“Whatever you do, whether in word or deed, do it all in the name of the Lord Jesus, giving thanks to God the Father through Him.” 
Colossians 3:17

The year 2025 was a testimony to God’s faithfulness for the Armenian Evangelical Youth on the West Coast. From the ongoing ministry 
of AEYF West to the life-changing experiences at Camp AREV, the year was marked by grace, fellowship, and renewal, bringing together 
youth and young adults from across California to grow in faith and strengthen their relationship with Christ. 

From countless planning meetings to prayerful preparation, the AEYF West Committee, which also serve as the Camp AREV program 
coordinators —composed of Chairperson Vars Megerditchian (Glendale, CA), Vice Chairperson Kareena Tashjian (North Hollywood, CA), 
Treasurer Alique Malakian (Glendale, CA), Secretary Minas Atamian (Orange County, CA), Youth Counselors Eddy Thurber (Fresno, CA) 

and Garo Garabedian (Orange County, CA), Camp AREV Executive Director/West region Minister to Youth Rev. Razmig Minassian (Fresno, 
CA), and Ex-Officio Member Garo Minasian (Fresno, CA)—worked faithfully behind the scenes to create opportunities for spiritual 
growth, joyful community, and meaningful fellowship. 

Winter Camp 2025  
The year began with excitement as we hosted 4 weekends of winter camps at Camp AREV in January. Our theme was TURN IT UP. Based 
on Romans 1:16, we encouraged our campers to live out loud for Jesus. With sold-out camps during our Junior High and High School 
weekends, and a jam-packed young adults camp, we experienced God’s presence as we worshipped, sang, played, and learned how to 
live boldly for Jesus. 

One Day Event, March 22, 2025 
On Saturday, March 22nd, over 100 Armenian Evangelical Youth from 
Fresno and Southern California gathered in Orange County for a 
special one-day event. The event was hosted at the Armenian Christian 
Fellowship of Orange County with the theme of “Oceans of Grace” 
based on 2 Corinthians 12:9, which states, “But he said to me, 'My 
grace is sufficient for you, for my power is made perfect in weakness.” 
Therefore, I will boast all the more gladly about my weaknesses, so 
that Christ’s power may rest on me.”

The day started with breakfast, followed by a powerful time of worship 
led by the host church’s worship team. The speaker of the day, Rev. 
Shant Abadjian, focused on God’s boundless grace, after which, 
attendees engaged in an enriching discussion time reflecting on the 
topic. 

In the afternoon, attendees explored Huntington Beach for lunch 

By Rev. Razmig Minassian, Executive Director, Camp AREV
& Vars Megerditchian, AEYF-West Coast Chairperson

AEUNA West Coast: Youth Year 2025 and spent time in fellowship and community 
playing games and enjoying the beautiful sunny 
weather. A delicious dinner, lovingly prepared 
by the host church, was waiting for the youth, 
during which they engaged in meaningful 
fellowship. After dinner, everyone gathered one 
last time for a powerful night of worship and 
session, experiencing the power of unity in 
Christ. 

The entire day was a blessing to all who 
attended, organizers and attendees alike. Our 
hearts are filled with gratitude for the host 
church, Armenian Christian Fellowship of 
Orange County, as they opened their doors with 
generosity, warmth, and hospitality, and worked tirelessly behind the scenes to make this event a success. It truly felt like we were 
immersed in "Oceans of Grace". 

Summer Camp 2025  
This summer at Camp AREV was 
one for the history books! With 
over 450 campers joining us 
across multiple sessions in July, 
the 2025 season became the 
largest in our camp’s history—a 
clear sign that God is moving 
powerfully in the hearts of our 
youth and families. From the 
powerful moments of worship 
to enjoying God’s incredible 
creation under the stars, and 
diving deep in the word of God,  

this summer was marked by joy, transformation, and God’s powerful presence among us. Based on Matthew 6:21, our campers were 
encouraged to treasure Christ above all other parts of life. 

The Opening of Lake AREV: A Dream Realized 
One of the most exciting milestones of this summer was the long-awaited opening of Lake AREV!

 After years of dreaming and preparation, we were finally able to unveil this beautiful addition to camp life. Campers and staff alike 
enjoyed swimming and cooling off in the clear mountain water — creating memories that will last a lifetime. But beyond the fun, Lake 
AREV represents something much deeper: it’s a symbol of God’s provision and faithfulness. Just as He refreshes our souls, Lake AREV 
has become a place where hearts are refreshed, friendships are made, and faith is 
renewed.

CONTINUED ON NEXT PAGE



46 - Forum Christmas/Winter 2025 47 - Forum Christmas/Winter 2025

Ironman Games, September 19–21, 2025 
The highly anticipated biennial sports competition, 
Ironman Games, took place from September 19–21 in 
Fresno, California. The event brought together nine teams 
and over 250 youth from across California—from San 
Francisco to Orange County—and from the East Coast, 
representing AEYF East.

The tournament featured an exciting lineup of sports, 
including soccer, basketball, volleyball, and ping pong. For 
the first time, tavlou and chess were introduced, expanding 
the range of competitions and welcoming new participants 
to the games.

The weekend was not only about athletic competition but 
also about worship, connection, and shared purpose. On 
Friday night, participants gathered at the First Armenian 
Presbyterian Church (FAPC) to share a meal and meet 
their opponents in a spirit of fellowship. Saturday’s full day of games was followed by an evening of worship at Pilgrim Armenian 
Congregational Church (PACC), where guest speaker Rev. Mike Mekredijian delivered a powerful message based on Acts 20:24, 

encouraging all to reflect on “What matters most in our 
journey?”

The night concluded with the inaugural Ironball—a 
celebration dinner hosted at PACC, filled with food, dancing, 
and joyful fellowship. On Sunday morning, attendees 
worshiped at both FAPC and PACC before playing the final 
games and closing the weekend with gratitude and unity.

With the faithful support of the host churches—First 
Armenian Presbyterian Church and Pilgrim Armenian 
Congregational Church—and the dedication of the AEYF 
West executive committee, Ironman Games 2025 exceeded 
all expectations. The event was a testament to teamwork, 
sportsmanship, and the bond that unites the Armenian 
Evangelical youth community across regions.

Looking Ahead  
As we reflect on this incredible year, we 
are reminded of God’s faithfulness in every 
moment of ministry, fellowship, and service. 
From the revival of hearts at Camp AREV to 
the joy and unity experienced through AEYF 
events, this year demonstrated how the 
Lord continues to move powerfully through 
our young people. 

May we carry this same spirit of gratitude 
and purpose into 2026—serving faithfully, 
maintaining zeal, and keeping our spiritual 
fervor as we honor the Lord in all we do 
(Romans 12:11). As we look ahead, may God 
continue to cover us in His love and guide 
us as we seek to serve His Kingdom and 
fulfill the purpose to which He has called us.

By His Grace, For His Glory

There’s nothing quite like a full week of camp to end the summer on a positive and uplifting note—just in time for back-to-school 
preparations. And this year was no exception.

Our 26th year of Camp Arevelk was a momentous one, marked by continued growth and powerful, Christ-centered ministry serving 
churches across the Eastern Region and Canada. This summer, we welcomed 87 campers, 23 counselors, and 10 staff members for 
an unforgettable, sunshine-filled week in the beautiful Catskills of New York State.

Our theme, drawn from Galatians 2:20, was: “I have been crucified with Christ 
and I no longer live, but Christ lives in me.”

We were blessed to have Zohrab Sarkissian (Intern Pastor, AEC of Toronto) 
as our guest speaker. Our Bible teachers, Mrs. Margaret Hagopian 
(Ararat Armenian Church, Salem, NH) and Mrs. Christine Momjian (AMCC, 
Havertown, PA), led our campers on a journey through both the Old and New 
Testaments. 

Through the lives of David, Jeremiah, Jonah, Zacchaeus, Joseph, Esther, Peter, 
and Lydia, we saw how God can take over our stories and rewrite them to 
reflect His glory and goodness.

Keeping campers active and entertained was our outstanding “Game Squad,” 
led by Ara Naljian (APC, Paramus, NJ), who also served as our lifeguard for the 
week. His dedication and preparation ensured campers could safely cool off with 
a refreshing swim—much appreciated during a hot week!

We’re also incredibly thankful for Dr. Vahe and Mrs. Ani Naljian, who lovingly 
cared for our campers and staff as medical directors. From treating scrapes and 
bug bites to comforting homesick hearts, they served with compassion and 
grace.

I’m deeply grateful to serve alongside an incredible leadership team:  
Kamie Arabian (AEC of Toronto), Margaret Rassam (APC, Paramus, NJ),  
James Boyadjian (AMC/FAC JYG Youth Director, Boston, MA), Ara Naljian, and 
Ex-Officio Arpi Sarmazian (AEC of Toronto).

We also give thanks for every counselor who poured their hearts into the lives of our campers. Your dedication is a vital part of the 
ministry and impact of Camp Arevelk. As our camp season comes to a close, I now look forward to returning to  
visitations and celebrating Camp Arevelk Sundays together!

To God be the glory—for another year of transformation, connection, and joy.

Camp Arevelk 2025
A Powerful Week of Growth, Faith, and Fellowship
By Sylvia Jizmejian



48 - Forum Christmas/Winter 2025 49 - Forum Christmas/Winter 2025

On the weekend of September 19-21, ninety-two women, representing eleven different churches, gathered at the Armenian Presbyterian 
Church in Paramus, NJ, for the biennial Armenian Evangelical Women's Fellowship of the Eastern Region. 

The women gathered eagerly for fellowship and to learn and grow more deeply in their faith and understanding of the Bible. 

The theme for the weekend was ‘Strength in Every Season.’ The women were led by in-depth and expert teaching by speaker Nairy 
Ohanian, D.Min. MATS in three different sessions, each tackling a different aspect of suffering, our faith, and our communities. The theme 
of the conference led to meaningful conversation and rewriting of common Christian misconceptions about suffering. Ultimately, the 
women were encouraged that suffering is not a question of if but when, and when rooted in the gospel, and the  
church community, we can learn to suffer well, growing in resilience, and faith. 

The next conference will take place, hosted by the Armenian Evangelical Church of Toronto, Canada, on September 17-19, 2027.

By Catherine Momjian-Preuhs
AEWF-Eastern Region 2025



50 - Forum Christmas/Winter 2025 51 - Forum Christmas/Winter 2025

The Armenian Missionary Association of America (AMAA) hosted 
its 106th Annual Meeting Banquet on Saturday, October 18, 2025, 
at the historic Jonathan Club in Los Angeles, California. The 
evening brought together community members, dignitaries, 
friends of the AMAA, as well as representatives from worldwide 
Armenian Evangelical Churches and Unions to celebrate a 
century-long legacy of faith and service, while honoring Dr. 
Nazareth E. Darakjian, former President of the AMAA Board of 
Directors.

Guests were warmly welcomed in both English and Armenian 
by the event Co-Chairs LindaKay Abdulian, Lori Muncherian, 
Arsine Phillips, Helga Sarkis, and Tina Segel.

In her opening remarks, Banquet MC LindaKay Abdulian 
recognized the distinguished dignitaries in attendance, 
including His Eminence Archbishop Hovnan Derderian, Primate 
of the Western Diocese of the Armenian Church; His Eminence 
Archbishop Kegham Khatcherian, Prelate of the Western Prelacy 
of the Armenian Apostolic Church; Dr. Karen Israyelyan, Consul 
General of Armenia in Los Angeles; and Councilmember of the 
City of Los Angeles Adrin Nazarian.

Following the national anthems performed by Nazani 
Mncherian, Rev. Haig Darakjian, Pastor of Student Ministries and 
Staff Elder at Mount Bible Church in Winnetka, CA, offered the 
invocation.

Short messages were delivered by AMAA Board President Gary 
R. Phillips, Esq., and AMAA CEO/Executive Director Serge D. 
Buchakjian. 

In his remarks, Mr. Phillips praised Dr. Darakjian for his decade 
of wise and humble leadership, which strengthened AMAA 
ministries in 23 countries and guided the Association through 
times of profound challenges. He highlighted Dr. Darakjian’s 
role in launching “Project Revive” to support displaced families 
from Artsakh, and his role in advancing tangible growth—from 
inaugurating the new building of Avedisian High School in 
Yerevan to expanding Shogh Day Centers and initiating the 
Camp Hankavan renovation. Mr. Phillips also praised the Nazo–
Zaven Khanjian partnership as a ‘dream team,’ and affirmed that, 
in keeping with the evening’s theme—Faithful to Our Legacy 
– Embracing the Future—the AMAA is well-positioned under 
CEO/Executive Director Serge Buchakjian to carry the mission 
forward.

Mr. Buchakjian added, “For a decade, Dr. Darakjian’s leadership 
has been marked by wisdom, compassion, and unwavering 
faith. Under his guidance, the AMAA has expanded its reach, 
strengthened its programs, and deepened its impact — uplifting 
countless families, supporting schools and churches, and 
providing hope where it’s needed most.”

Before dinner, guests enjoyed a special video presentation 
reflecting the Banquet’s theme, Faithful to Our Legacy.

The highlight of the evening was a musical performance in 
honor of Drs. Nazareth and Ani Darakjian by talented musicians 
from LA Opera”s Domingo-Colburn-Stein Young artist’s program 
featuring pianist and coach Gabriele Zemaityte, soprano Emily 
Damasco, and baritone Hyungjin Son. Their performance 
included Wolfram’s Aria from Tannhäuser and the love duet 
“Nedda! Silvio, a quest’ora” from Pagliacci.

A special tribute video followed, showcasing photos of Dr. 
Darakjian from his childhood to the present day.

AMAA Board Member Jack Muncherian then took the stage to 
honor Dr. Darakjian, describing him as “disciplined, poised, 
dedicated, a visionary, a true leader, and a philanthropist who 
carries these qualities with humility.” He invited Drs. Nazareth 
and Ani Darakjian to the podium and presented them with a 
special gift of appreciation.

In his heartfelt remarks, Dr. Darakjian expressed his gratitude 
to the AMAA, saying, “This evening’s celebration is not about 
me or anything I have accomplished. Tonight, we celebrate 
the century-old AMAA and the vision of those individuals in 
Worcester, MA, who, by faith, founded this organization during 
the challenging years of World War I, following the Armenian 
Genocide. Over the years, the AMAA has improved the lives 
of many of our compatriots in Armenia and throughout the 
Diaspora, offering Christian spiritual awakening, education, and 
direct humanitarian support.”

The memorable evening concluded with a closing prayer and 
Benediction offered by Rev. Serop Megerditchian, Senior Pastor 
of the Armenian Church of the Nazarene in Glendale, CA.

By Louisa Janbazian, AMAA Public Relations Communications Coordinator

AMAA's 106th

Honors Former Board President Nazareth E. Darakjian, M.D.
Annual Meeting Banquet



52 - Forum Christmas/Winter 2025 53 - Forum Christmas/Winter 2025

Ամերիկայի Հայ Աւետարանչական 
Ընկերակցութեան 106-րդ Տարեժողովի 
Ճաշկերոյթը տեղի ունեցաւ Շաբաթ, Հոկտեմբեր 
18, 2025-ին, Լոս Անճելըսի Jonathan Club-ին 
մէջ։ Երեկոն համախմբեց Ընկերակցութեան 
անդամներ, պատուոյ հիւրեր, Աւետարանչականի 
բարեկամներ, ինչպէս նաեւ համաշխարհային 
Հայ Աւետարանական Եկեղեցիներէն եւ 
Միութիւններէն հովիւներ եւ պատուիրակներ՝ 
նշելու Ընկերակցութեան հաւատքի եւ 
ծառայութեան մէկդարեայ ժառանգութիւնը եւ 
պատուելու անոր Վարչական Խորհուրդի Նախկին 
Նախագահ՝ Տօքթ.  Նազարէթ Է. Տարագճեանը։

Ներկաներուն ջերմօրէն ողջունեցին անգլերէն 
եւ հայերէն լեզուներով՝ միջոցառման 
համանախագահներ՝ ԼինտաՔէյ Ապտուլեան, Լորի 
Մնչերեան, Արսինէ Ֆիլիփս, Հելկա Սարգիս եւ 
Թինա Սիկըլ։

Ճաշկերոյթի հանդիսավար ԼինտաՔէյ Ապտուլեան 
իր բացման խօսքին մէջ յատուկ կերպով նշեց 
յարգարժան հիւրեր՝ Գերաշնորհ Տ. Յովնան 
Արքեպիսկոպոս Տէրտէրեան՝ ԱՄՆ-ու Հայոց 
Արեւմտեան Թեմի Առաջնորդ, Գերաշնորհ 
Տ. Գեղամ Արքեպիսկոպոս ԽաչԵրեան, 
Հայ Առաքելական Եկեղեցւոյ Արեւմտեան 
Թեմի Առաջնորդ,Դոկտ. Կարեն Իսրայելյան՝ 
Հայաստանի Հանրապետութեան Գլխավոր 
Հիւպատոսը Լոս Անճելըսի մէջ, եւ Լոս Անճելըսի 
Քաղաքապետական Խորհուրդի անդամ Ատրին 
Նազարեանը։

Ազգային օրհներգները կատարեց Նազանի 
Մնչերեան, որմէ ետք աղօթք մատուց Վեր. Հայկ 
Տարագճեան՝ Վիննէթքայի (Քալիֆորնիա) Mount 
Bible Եկեղեցւոյ Pastor of Student Ministries and Staff 
Elder։

Կարճ ողջոյնի խօսքերով ելոյթ ունեցան 
Աւետարանչականի Վարչական Խորհուրդի 
Նախագահ՝ Իրաւաբան Կէրի Ֆիլիփս եւ Գործադիր 

Տնօրէն Սերժ Տ. Պուչաքճեան։

Իր խօսքին մէջ Իրաւաբան Ֆիլիփս գնահատանքով 
անդրադարձաւ Տօքթ. Տարագճեանի տասնամեայ 
իմաստուն եւ խոնարհ առաջնորդութեան, 
որով ամրապնդուեցան Ընկերակցութեան 
ծառայութիւնները 23 երկիրներու մէջ եւ 
հաստատութիւնը յաջողութեամբ անցաւ 
դժուարին ժամանակաշրջաններէ։ Ան ընդգծեց 
Տօքթ. Տարագճեանի նախաձեռնած “Project 
Revive”-ը՝ աջակցելու բռնի տեղահանուած 
Արցախահայ ընտանիքներուն, ինչպէս նաեւ 
անոր ներդրումը հաստատութեան ընդլայնման 
մէջ՝ Աւետիսեան Վարժարանի նոր շէնքի 
բացումը, «Շող»  Կեդրոններու տարածումը եւ 
Հանքաւանի Ճամբարի վերանորոգման մեկնարկը։ 
Իրաւաբան Ֆիլիփս անդրադարձաւ նաեւ Նազօ–
Զաւէն Խանճեան համագործակցութեան 
որպէս «երազային զոյգ» որ համաձայն երեկոյի 
խորհուրդին՝ «Հաւատարիմ մեր Ժառանգութեան 
– Ընդունելով Ապագան», Աւետարանչականը 
վստահաբար կը շարունակէ իր առաքելութիւնը 
Գործադիր Տնօրէն Սերժ Պուչաքճեանի 
ղեկավարութեամբ։

Պարոն Պուչաքճեան իր խօսքին մէջ 
աւելցուց․ «Տասնամեակ մը շարունակ Տօքթ. 
Տարագճեանի առաջնորդութիւնը ընդգծուեցաւ 
իմաստութեամբ, կարեկցանքով եւ անսասան 
հաւատքով։ Անոր ղեկավարութեան ներքեւ 
Ընկերակցութիւնը ընդլայնեց իր սահմանները, 
զօրացուց իր ծրագիրները եւ խորացուց իր 
ազդեցութիւնը՝ նպաստելով հազարաւոր 
ընտանիքներու, օժանդակելով դպրոցներու եւ 
եկեղեցիներու եւ հաւատք ներշնչելով այնտեղ, ուր 
ամենէն աւելի կարիքը կար»։

Ընթրիքէն առաջ ցուցադրուեցաւ յատուկ 
տեսաերիզ մը՝ արտացոլացնելով Ճաշկերոյթի 
խորհուրդը՝ «Հաւատարիմ մեր Ժառանգութեան»։

Երեկոյի գագաթնակէտը եղաւ երաժշտական 

Ամերիկայի Հայ Աւետարանչական Ընկերակցութեան 106-
րդ Տարեկան Ժողովի Ճաշկերոյթը 
Պատուեց Վարչական Խորհուրդի Նախկին Նախագահ՝ Տօքթ Նազարէթ Է Տարագճեանը
By Louisa Janbazian, AMAA Public Relations Communications Coordinator

ելոյթ մը՝ նուիրուած Բժիշկներ Նազարէթ եւ 
Անի Տարագճեաններուն։ Ելոյթով հանդես եկան 
Լոս Անճելըսի Օփերայի Domingo-Colburn-Stein 
Young artist’s program-էն նշանաւոր երաժիշտներ՝ 
դաշնակահարուհի եւ ուսուցչապետ Gabriele 
Zemaityte, սոփրանօ Emily Damasco, եւ պարիթոն 
Hyungjin Son, որոնք գեղեցկօրէն կատարեցին 
Wolfram’s Aria-ն՝ Tannhäuser-էն եւ “Nedda! Silvio, a 
quest’ora” սիրոյ զուգերգը՝ Pagliacci-էն։

Յատուկ տեսաերիզ մը ցուցադրուեցաւ՝ 
ներկայացնելով Տօքթ. Տարագճեանի կեանքի 
պատկերները՝ մանկութենէն մինչեւ մեր օրերը։

Այնուհետեւ բեմ բարձրացաւ Աւետարանչականի 
Վարչական Խորհուրդի անդամ Ճեք Մնչերեան՝ 
ներկայացնելու Տօքթ. Տարագճեանը եւ 
նկարագրեց զայն որպէս «կարգապահ, 
արժանապատիւ, նուիրեալ, տեսիլք ունեցող 
առաջնորդ եւ բարեգործ։ Անձ մը՝ որ այս բոլոր 
առաքինութիւնները կը կրէ խոնարհութեամբ»։ 
Ապա ան հրաւիրեց Բժիշկներ Նազարէթ եւ Անի 

Տարագճեանները բեմ եւ անոնց ներկայացուց 
յատուկ գնահատանքի նուէր մը։

	 Իր յուզիչ ելոյթին մէջ, Տօքթ. 
Տարագճեան իր շնորհակալութիւնը յայտնեց 
Աւետարանչականին եւ ըսաւ․ «Այս երեկոյի 
տօնախմբութիւնը իմ անձիս կամ իմ կատարած 
գործերուս մասին չէ։ Այսօր մենք կը տօնենք 
հարիւր տարիէ աւելի գոյութիւն ունեցող 
Ընկերակցութիւն մը եւ այն տեսիլքը, զոր ունեցան 
Worcester, MA-ի մէջ, այն նուիրեալները՝ որոնք 
հաւատքով հիմնեցին Աւետարանչականը Ա. 
Աշխարհամարտի եւ Հայոց Ցեղասպանութեան 
դժուարին տարիներուն։ Տարիներու ընթացքին 
ան բարելաւեց մեր հայրենակիցներուն կեանքը՝ 
թէ՛  Հայաստանի, թէ՛  սփիւռքի մէջ, պարգեւելով 
Քրիստոնէական հոգեւոր զարթօնք, կրթութիւն եւ 
անմիջական մարդասիրական օգնութիւն»։

Յիշարժան երեկոն եզրափակուեցաւ Կլէնտէյլի Հայ 
Նազովրեցի Եկեղեցիի Երեց Հովիւ՝ Վեր. Սերոբ 
Մկրտիչեան աղօթքով եւ օրհնութեամբ



54 - Forum Christmas/Winter 2025 55 - Forum Christmas/Winter 2025

Rev. Jerair Bizdikian 
(1927-2025)

•	 AEUNA to acquire new pastors and 
support the work to recruit, educate, and 
supervise the training of In-Care students 
and lay leaders

•	 AEUNA to help pastors who are retired 
without proper funds 

•	 The development of an Armenian 
Evangelical heritage residency program in 
Lebanon for our In Care students and lay 
leaders

•	 Church planting and evangelism events

•	 Aid to our youth who cannot afford travel 
to AEUNA camps and support for Youth 
Leadership training events, and retreats

•	 AEUNA’s work to help our churches and 
sustain their missions

•	 Armenian Evangelical Women’s  
Fellowship (AEWF) events

•	 Union-sponsored seminars, retreats 
and Church to Church (C2C) in-person 
gatherings 

•	 The development of the FORUM 
magazine, AEUNA website, and other 
publications

•	 The development of materials to educate 
our youth in Armenian Evangelical history

•	 AEUNA biennial activities

YOUR DONATIONS 
WILL SUPPORT:

FUYSU

SA
*U

N 
AM

VE
UK

A*
U        FA* AYVRAEANAKAN MUIYJUYN

 ARMENIA
N

 E
V

A
N

G
EL

IC
AL UNION OF N

O
R

T
H

 A
M

ERICA  

1971
1901

JOIN US IN  
CARING FOR OUR 
AEUNA MINISTRIES

GIVE

TODAY

•	 Please use the enclosed envelope
•	 Scan the QR Code above
•	 Visit: aeuna.org/donate
•	 Kindly make checks payable to 

the AEUNA and mail to:
AEUNA, 411 E Acacia Ave. #200, 
Glendale, CA 91205-5609

TO GIVE

Thank you for your generous gifts  
and continued support of the AEUNA.
Donations to the AEUNA are tax-deductible.

It is with profound sorrow that AMAC informs its friends of the 
passing of Rev. Jirair Bizdikian, founding member and supporter 
of the AMAC, and pastor of the Armenian Evangelical Church of 
Montreal, who peacefully closed his eyes on November 20 and 
entered the presence of his Savior. On behalf of the Board of the 
AMAC, together with our President, Ruth Demirdjian-Duench, we 
extend our heartfelt condolences to his five children and all his 
loved ones. 

We share Rev. Bizdikian’s obituary, which beautifully reflects his 
keen mind, generous spirit, deep faith, and lifelong dedication 
and service to Christ, the Church, and the community.

Rev. Jerair Bizdikian was born on December 28, 1927, in Athens, 
Greece, into a devoted Armenian Evangelical family. From an 
early age, his life was shaped by the church. He attended the 
Armenian Evangelical School of Athens, faithfully participated 
in Sunday School and worship services, and later became an active member of the church’s youth fellowship, the Christian Endeavor 
Society.

His early life was marked by hardship when, in 1942, during World War II, he lost his father — a loss that temporarily interrupted 
his education. Yet, with perseverance and faith, Jerair resumed his studies twelve years later. At the age of twenty-six, he pursued 
theological education at the Nazarene Bible School in Beirut, while also studying English language and literature at the British Council. 
In 1957, after successfully passing a series of rigorous examinations, he received a Certificate of Proficiency in English from the 
University of Cambridge, England, and graduated from the Nazarene Bible School the same year.

In the summer of 1957, he married Alice Mardirossian, beginning a blessed marriage that became the foundation of a loving Christian 
home. God blessed their union with four children — three sons and one daughter.

In 1958, Rev. Bizdikian was admitted to Haigazian College and the Near East School of Theology (NEST), graduating in 1962 with a 
Bachelor of Theology (B.T.) degree. Following his graduation, he served as Pastor of the Armenian Evangelical Church of Athens and 
was appointed Director of the Church School, returning periodically to serve as a visiting pastor in later years.

His commitment to theological growth led him to pursue further studies at the San Francisco Theological Seminary in 1965–66, 
followed by graduate work at NEST. During this time, he served faithfully as Assistant Minister and Youth Leader at the First Armenian 
Evangelical Church of Beirut.

In 1968, the Bizdikian family immigrated to Montreal, Canada, where Rev. Bizdikian began a second major chapter of his life. He initially 
worked with at-risk youth as a supervisor in a residential institute for teenagers and later entered the field of education. He became 
an English language teacher in adult education and, in 1970, was appointed as an English teacher in a public high school. He earned 
his Teacher’s Diploma from McGill University and served as a full-time teacher until his retirement in 1992. He also taught English for 
eighteen years at Collège Montmorency, retiring from that position in 1995.

Alongside his professional career, Rev. Bizdikian devoted more than five decades to teaching and ministry in theology, ethics, and 
English. He inspired generations of students through both his sharp intellect and his deep compassion.

His pastoral ministry was extensive and far-reaching. He received his pastoral license in 1962 from the Union of Armenian Evangelical 
Churches in the Middle East. He served as Pastor of the Armenian Evangelical Church of Montreal from 1978 to 1980 and again from 
November 1987 to April 1992. He later served the Armenian Evangelical Church of Chicago from 1996 to 2002, where he was officially 
ordained in 2001 by the AEUNA.

In Memoriam

CONTINUED ON NEXT PAGE



56 - Forum Christmas/Winter 2025 57 - Forum Christmas/Winter 2025

In Memoriam

«Հաշուեյարդար. ի՜ նչ մնաց. կեանքէն ինծի ի՞ նչ մնաց. 
Ինչ որ տուի ուրիշին. տարօրինա՜ կ, ա՛ յն մնաց. 
Խանդաղատանք մը ծածուկ, օրհնութիւններ անիմաց, 
Երբեմն հատնումը սրտիս ու մերթ արցունք մը անձայն...: 
Ինչ որ գնաց ուրիշին՝ վերադարձաւ անուշցած 
Ու զօրացած՝ հոգիիս մէջ մնալու յաւիտեան. 
Ինչ որ տարաւ Սէրն ինծմէ՝ չկորսնցուց զայն Աստուած, 
Տուաւ ինձ ետ ու ըրաւ կեանքս անով միշտ բուրեան...: 
Վահան Թէքէեանի այս բառերը կարծէք Միհրան Ճիզմէճեանի կեանքին բառերն են։ 
 
Սիրելի հաւատակից եւ սգակիր քոյրեր եւ եղբայրներ, 
Շատ սիրելի Ճիզմէճեան Ընտանիք, 
Նախ շնորհակալութիւն որ այս ծանր բայց նաեւ քաղցր պարտականութիւն պատասխանատուութիւնը 
ինծի վստահեցաք, ներկայացնելու Միհրան Ճիզմէճեանը ինչպէս որ ճանչցայ զինք, երկու տարիներու 
ծառայութեանս ժամանակաշրջանին Թորոնթոյի մէջ։ 
Ծանր պատասխանատուութիւն, որովհետեւ դիւրին չէ ինիսուն ամեայ Քրիստոսի, եկեղեցիին եւ ազգին 
նուիրուած անձի մը կեանքը ներկայացնել հակիրճ վայրկեաններու մէջ։ Սակայն քաղցր պարտականութիւն, 
որովհետեւ Միհրանին հետ յատուկ տարիներ անցուցինք եւ նուիրական ծառայութիւն մատուցինք։ 
Եթէ Միհրանին կեանքը ամփոփելու ըլլանք հետեւեալները կը տեսնենք։  
 
Ա. Միհրանը, սիրով լեցուած էր։ Կը սիրեր զԱստուած, ընտանիքը, եկեղեցին, համայնքը, 
Թորոնթոհայութիւնը եւ կը սիրեր մարդ արարածը։ Ան սիրով լեցուած՝ սիրող անձ էր։ Որովհետեւ ան 
գիտակցեցաւ եւ ընդունեց Աստուծոյ սէրը, որ Տէր Յիսուս Քրիստոս խաչին վրայ Իր կեանքը տուաւ։ Միհրանը՝ 
Քրիստոսի այս սէրն էր որ ընդունեց եւ ապա ապրեցաւ ու իր կեանքը տուաւ՝ Աստուծոյ, ընտանիքին, 
եկեղեցիին եւ շրջապատին՝ սիրելով։

Բ. Միհրանը, իրապաշտ եւ իմաստուն անձ էր։ Ան գիտեր իր ֆիզիքական տկարութիւնները եւ գիտեր թէ 
իր կեանքը Աստուծոյ ձեռքերուն մէջ էր։ Ան գիտեր թէ միայն Աստուծոյ հրաշքով կ՚ ապրէր եւ լեցուած 
Աստուածային իմաստութեամբ՝ իրապաշտ մօտեցում ունէր կեանքին հանդէպ եւ ոչ թէ երազային կեանք 
կ՚ ապրէր։ Ան գիտեր թէ այս աշխարհը ժամանակաւոր է։ Միհրանին համար ժամանակաւորը՝ գնայունը չէր 
կարեւորը այլ՝ մնայունն էր կարեւորը։ 

Գ. Միհրանը, լաւատես անձ էր եւ միշտ լաւը կը փնտռեր։ Նոյնիսկ հարցերու, դժուարութիւններու, 
տարակարծութիւններու եւ ցաւերու մէջ, ան լաւատեսութեամբ կը դիտեր, լաւատեսութեամբ կը հետեւէր, 
լաւատեսութեամբ կը քաջալերեր, որովհետեւ՝ Աստուծոյ կամքը կը փնտռեր։

Դ. Միհրանը, Աստուածավախ, Աստուածաշունչը սերտող եւ Աղօթող անձ էր։ Իրեն համար շատ յստակ էր թէ 
առանց Աստուծոյ, առանց Աստուծոյ Խօսքին եւ առանց աղօթքի իր կեանքը ոչինչ է։ Այո ոչինչ էր։ Նոյնիսկ 
երբ ֆիզիքապէս հեռու էինք, յաճախ հեռաձայնով կը հաղորդակցէինք, բայց միշտ մեր հեռաձայնային 
հաղորդակցութեան մէջ՝ աղօթքը հիմնական եւ էական դէր ունէր։ 
Ան բնաւ չեր գանգատեր, նոյնիսկ վերջի շրջանին որ  հիւանդանոցին մէջ էր, այլ՝ միշտ Աստուծոյ 
շնորհակալութիւն յայտնեց եւ Իր կամքը փնտրեց։

Ե. Միհրանը, ընտանիքի մարդ էր։ Նուիրուած ամուսին, հայր, մեծ հայր եւ եղբայր։ Տունը թէ գրասենեակ էր եւ 
թէ հիւրանոց։ Սեղանը բաց էր բոլորին։ Անշուշտ իր զաւկին՝ Վեր. Արային մահը դիւրին չէր, ոչ իրեն եւ ոչ ալ 

CONTINUED ON NEXT PAGE

It is with deep sorrow that the AMAA announces the passing of Mr. Mihran 
Jizmejian—a devoted Christian whose six decades of dedicated service 
touched countless lives through his leadership in education, the church, and 
philanthropy across the Middle East and later in Canada.

Mr. Jizmejian was born in Aleppo, Syria, on November 28, 1936, where he 
completed his primary and secondary education. He later moved to Beirut, 
Lebanon, and pursued higher studies at the Near East School of Theology 
and the American University of Beirut, graduating with a degree in Christian 
Education.

Before relocating to Toronto, Canada, in 1976, he served faithfully as an educator 
in Syria, Cyprus, and Lebanon. In Canada, he continued his ministry at the 
Armenian Evangelical Church of Toronto in various leadership roles and was a 
founding member of the Armenian Missionary Association of Canada, where he 
served devotedly for many years as President.

In 1966, Mr. Jizmejian married Vartouhi Moushian, and together they were 
blessed with two sons, the late Rev. Ara Jizmejian and Hrair.

The Funeral Service was held on Thursday, October 30, 2025, 10 AM, at the 
Armenian Evangelical Church of Toronto – 2600 14th Avenue, Markham, ON L3R 
3X1, Canada.

Memorial donations may be made to the Armenian Missionary Association of 
Canada or the Armenian Evangelical Church of Toronto.

He also served as: a Board Member, Assistant Pastor, and Choir Director of the Armenian Evangelical Church of Montreal; visiting pastor 
at Memorial Church in Watertown, Massachusetts (18 months); visiting pastor at the Armenian Presbyterian Church in New Jersey (6 
months); visiting pastor at Belmont Armenian Evangelical Church in Boston (3 months); visiting pastor in local Presbyterian Churches 
in Quebec; and a founding member and board member of the Armenian Missionary Association of Canada (AMAC). 

Rev. Bizdikian was also an author and educator, preparing a theological textbook in Armenian for seminarians titled “Introduction to the 
New Testament.”

Beyond his public ministry, Rev. Bizdikian’s greatest joy was his family. He was a devoted husband, a proud and loving father, and 
a deeply cherished grandfather. Together with his beloved wife Alice, he rejoiced in the lives of their five grandchildren and later 
welcomed two great-grandchildren, all of whom adored him. His home was known as a place of warmth, storytelling, faith, and 
laughter, where everyone felt welcome.

As a minister, he touched countless lives through his gentle counsel, steady leadership, and heartfelt sermons that emphasized 
kindness, humility, faith, and hope. To his students, he was a mentor. To his congregations, a shepherd. To his family, the loving 
cornerstone of their lives.

Rev. Jerair Bizdikian will be remembered for his keen mind, generous spirit, deep faith, and the quiet strength with which he embraced 
life’s challenges. He leaves behind a legacy of love and faith that will endure for generations.

He passed away peacefully on November 20, 2025.

In lieu of flowers, the family kindly requests donations to the Armenian Evangelical Church of Montreal, 123 Boul. des Prairies, Laval, 
Quebec, Canada H7N 4B1

Mihran Jizmejian 
(1936-2025)

Յիշատակութիւն՝ Միհրան Ճիզմէճեանի



58 - Forum Christmas/Winter 2025 59 - Forum Christmas/Winter 2025

Վարդուկին կամ ընտանիքին։ Սակայն յանձնուած էր Աստուծոյ կամքին եւ անոր մեծագոյն մխիթարութիւնը 
թոռներն էին։ Ան մեծին հետ մեծ եղաւ եւ փոքրին հետ փոքր։ Ան ապրեցաւ սիրելով եւ լաւագոյնը ըրաւ 
ընտանիքին, նաեւ սիրուեցաւ ու վայելեց անոնց սէրն ու գուրգուրանքը։

Զ. Միհրանը՝ գրքի, գրականութեան եւ մշակոյթի մարդ էր։ Կարդաց ու գրեց։ Գրեց եւ կարդաց։ Իսկ 
սորվածը բնաւ իրեն չը պահեց։ Ան ուսուցչութեամբ եւ դաստիարակութեամբ, իր սորվածը նոր սերունդին 
փոխանցեց։ Որովհետեւ կը հաւատար նոր սերունդի դաստիարակութեան։ Անշուշտ այս բոլորին կողքին, 
մեծագոյն օրինակը՝ իր հրատարակած գիրքերը, յօդուածները եւ չը մոռնանք իր baby ին՝ Եկեղեցւոյ 
գրադարանը, որ շատ բծախնդրութեամբ ուշադրութիւն կը դարձներ։ 
 
Է. Միհրանը՝ լայնախոհ մարդ էր, ecumenical անձ էր, հայ եւ ոչ հայ յարանուանութիւններուն հետ միշտ 
գործակցող էր։ Միասին էինք միջ յարանուանական բոլոր հանդիպումներուն եւ ծրագիրներուն մէջ, ու 
միշտ շեշտը կը դներ միասնականութեան եւ միաբանութեան վրայ, որովհետեւ կը հաւատար գերագոյն 
արժէքներուն եւ ոչ թէ նեղմիտ, գոց եւ կղզիացած գաղափարներու եւ ապրելակերպի։ 
 
Ը. Միհրանը՝ տեսիլքի մարդ էր եւ տեսիլքը իրականացնող ու գործնականացնող անձ էր։ Առանց 
յուսահատութեան կը փորձեր, կը ջանար համոզել եւ տաղանդաւոր էր նուիրատուներ գտնելուն մէջ, որպէս 
զի հասնի գերագոյն նպատակներու եւ ոչ թէ անձնական շահերու։ Մեծագոյն օրինակներէն մէկը եկեղեցւոյ 
վարի յարկը սենեակներու վերածելն էր, որպէս զի նոր սերունդը իր յատուկ տեղը ունենայ, աճի եւ մեծնայ 
եկեղեցւոյ մէջ։ Իսկ կարգ մը պարագաներուն մէջ երբ քիչ մը նեղ կացութեան մատնուէր կ՚ ըսեր՝ «Պատուելի՝ 
ես բաւարար խօսած եմ, գետինը պատրաստած եմ, կարծեմ հիմա դուն պէտք է խօսիս եւ քու խօսքդ աւելի 
ազդեցիկ պիտի ըլլայ»։ Եւ իսկապէս՝ արդիւնքը միշտ դրական կ՚ ըլլար։ Անշուշտ եկեղեցւոյ կողքին Միհրանը 
մեծ ներդրում ունէր Կանադայի Աւետարանչականի հիմնադրութեան եւ անոր ծրագիրներուն, ուր քանի մը 
տարիներ առաջ Ամերիկայի Հայ Աւետարանչական Ընկերակցութիւնը պատուեց զինք, իր երկար տարիներու 
նուիրական ծառայութեան համար, յատկապէս՝ որպէս նախագահ։  
 
Թ. Միհրանը՝ բնութեան մարդ էր։ Ան Աստուծոյ ստեղծած բնութիւնը կը սիրեր եւ բնութենէն ոչ թէ միայն կ՚ 
ախօրժէր, այլ՝ բնութենէն կարծէք դաս կը սորվեր։ 
 
Ինչպէս գիտէք, Աստուած երկինքն ու երկիրը ստեղծեց, նաեւ մարդ արարածը ստեղծեց։ Միհրանը 
բնութեան նայելով եւ յատկապէս իր տան ետեւի պարտէզին մէջ նստելով տեսաւ եւ սորվեցաւ թէ ՝ Ծառը 
պտուղ կու տայ եւ այդ պտուղը իրեն չի պահեր, պտուղը ուրիշին համար է։ Նոյնպէս ծաղիկն ու վարդը։ 
Ծաղիկին ու վարդին բոյրը իրեն համար չէ այլ ուրիշին եւ շրջապատին համար։ Նաեւ ան անդրադարձաւ թէ 
արեւը իր ճառագայթները կը ցոլացնէ ոչ թէ իրեն համար այլ ուրիշին, շրջապատին համար։ Ուրեմն՝ 
 
Միհրանը՝ կարծէք բնութենէն՝ բոյսերէն եւ պտղատու ծառերէն սորվեցաւ տալ եւ ուրիշը ուրախացնել։ Ան 
օգնեց ինկածին, տկարին, կարօտեալին եւ մեծագոյն փաստը՝ Աւետարանչականի ծրագիրները՝ Հայաստան, 
Արցախ, Միջին Արեւելք եւ հոս Քանատա ուր միասին դիմաւորեցինք եւ քաջալերեցինք ու նեցուկ կեցանք 
նոր Թորոնթօ հաստատուող հայորդիներու։ Միհրանը՝ նաեւ կարծէք թռչուններէն ալ դաս սորվեցաւ։ Ան 
տան պարտէզին մէջ նստած կ՚ ուրախանար թռչուններուն երգեցողութեամբ։ Եւ ինքն ալ այդ տաղանդը 
բաժնեկցեցաւ տարբեր երգչախուբերու մէջ երգելով։ Ան իր ձայնով, զԱստուած փառաբանեց, զԱստուած 
վկայեց ու իր պատկանած ազգին՝ Հայ մշակոյթը բարձր պահեց։ 
 
Սիրելի հաւատակիցներ,  
Իրականութեան մէջ, մարդ արարածը ստեղծուած չէ անձնակեդրոն եւ եսակեդրոն կեանք ապրելու, այլ 
ստեղծուած է իր նմանին օգնելու եւ ձեռք երկարելու համար։ 

Մարկոսի Աւետարանին մէջ կը տեսնենք Տէր Յիսուսի պատուէրը՝ «Սիրէ ընկերդ քու անձիդ պէս»։ 
Սակայն չենք կրնար մեր նմանը սիրել եւ մեր նմանին օգնել անձնասիրութեամբ։ Կրնանք միայն այն ատեն 

երբ մեր անձնասիրութիւնը կը փոխանակուի Քրիստոսասիրութեամբ որ կ՚ առաջնորդէ մարդ արարածը՝ 
մարդասիրութեան։ 

Յիսուսի պատուէրը շատ յստակ է. Ոչ միայն խօսքով սիրել, այլ գործով։ «Սիրէ զԱստուած քու ամբողջ 
էութեամբդ, սիրէ նաեւ քու ընկերդ քու անձիդ պէս»: Միհրանը իրականացուց Տէր Յիսուսի պատուէրը եւ 
կարծէք այդ անձն էր որ ծնած էր ուրիշին համար եւ առաջին հերթին Աստուծոյ համար, ապա ընտանիքին, 
Եկեղեցիին, համայնքին եւ ետքը շրջապատին։ Ան կարեկցելով, տալով, ծառայելով եւ օգնելով կ՚ ուրախանար 
որովհետեւ ինչ որ կ՚ ընէր Աստուծոյ կ՚ ընէր, սիրով կ՚ ընէր եւ փառքը Աստուծոյ էր եւ ոչ թէ իր անձին։  
Միհրանը՝ կիրագործէր նաեւ Տէր Յիսուսի այլ պատուէր մը՝ «երբ ողորմութիւն կ՚ ընես, ձախ ձեռքդ թող 
չիմանայ աջ ձեռքիդ ինչ տալը»։ Այլ խօսքով, Միհրանին մէջ տեսայ գործնական Հայ Քրիստոնէական կեանքի 
ապրելակերպ՝ հաւատք եւ գործ ուր Յակոբոս առաքեալ կը շեշտեր թէ հաւատքը առանց գործի մեռած է։ 
Այս պատճառաւ Վարդուկին հետ միասին իրենց տունը դարձուցին աղօթքի եւ ծառայութեան տուն։

Ժ. Միհրանը՝ իր սկզբունքներով եւ կեցուածքներով հաստատակամ անձ էր, որովհետեւ իր որոշումները կ՚ 
առներ Աստուծոյ խօսքին ճշմարտութիւններուն համաձայն եւ քաջութեամբ կը կենար այդ ճշմարտութեան 
վրայ, առանց սակարկութեան։ Միեւնոյն ատեն ներող հոգի ունէր եւ միշտ ինծի ըսած է՝ թէ օր մը 
իւրաքանչիւր անձ պատասխան պիտի տայ Աստուծոյ իր խօսքերուն եւ գործերուն համար։ 

ԺԱ. Միհրանը եղաւ խոնարհ, տիպար, իրապաշտ, բայց քաջ եւ խիզախ Հայ, Աւետարանական եւ Քրիստոնեայ 
եղբայր մը, որ Աստուծմէ ստացած կանչը իրականացուց՝ աղօթքով, ջանքով, բայց՝ լուռ ու մունջ, առանց 
ձայնի, առանց թմբուկի, առանց փառք եւ պատիւ փնտռելու, բայց միշտ ժրաջան աշխատանքով ու 
անշահախնդիր նուիրուածութեամբ։ Անոր համար Հայութիւն եւ Քրիստոնէութիւն մէկ ամբողջացում էր։ 
Փաստ՝ Քրիստոնէական Հաւատքի եւ Հայ դպրոցի ու մշակոյթի հանդէպ իր ունեցած անսակարկ նուիրումը։ 
Ան եղաւ եւ ապրեցաւ պարզ, համեստ, նաեւ ճշմարտութիւնը խօսող, նոյնիսկ եթէ մարդիկ իրմէ նեղուէին, 
իրեն համար հիմնական ու էականն էր՝ հաւատարիմ մնալ Տէր Յիսուս Քրիստոսի, Անոր Եկեղեցիին եւ Հայ 
ազգին։ Մէկ խօսքով եւ բառին իսկական առումով, Միհրան Ճիզմէճեան, Հայ եւ Քրիստոնեայ անձ մը որ 
փորձեց լաւագոյն կերպով ապրիլ Տէր Յիսուսի Լերան քարոզը արձանագրուած Մատթէոսի աւետարանին 5, 
6, 7 գլուխներուն մէջ։ Ան եղաւ ինկածին, տկարին, կարօտեալին, հիւանդին, այրիին եւ որբին հետ։ Միշտ իր 
խօսքերուն մէջ կ՚ ըսէր թէ ամէն բան Աստուծոյ փառքին համար է։ 

Ամփոփեմ՝ 
Միհրանը եղաւ հայ ազգի մարդ, Քրիստոնէական հաւատքի մարդ, Հայ Աւետարանական եկեղեցիի մարդ, 
Աւետարանաչականի մարդ, հայ մշակոյթի մարդ, գիրքի եւ գրչի մարդ, ծառայող մարդ, ընտանիքը սիրող 
մարդ, համայնքը սիրող մարդ, Թորոնթոհայութիւնը սիրող մարդ, մարդը սիրող մարդ եւ մէկ բառով՝ 
գլխագիր Մարդ։

Միհրանին հոգին միշտ երիտասարդ մնաց, բայց ֆիզիքական մարմինը տարիքի բերմամբ տկարացաւ։ 
Անոր հոգին միշտ յօժար էր, սակայն վերջին տարիներուն՝ մարմինը տկար։ Յայտնութիւն Յովհաննուին 
մէջ կը կարդանք. «Երանելի են այն մեռելները՝ որոնք Տէրոջմով կը ննջեն։ Այո՛ , կ՚ ըսէ Հոգին, որ իրենց 
աշխատութենէն հանգչին ու իրենց գործերը իրենց ետեւէն կ՚ երթան» (14. 13)։ Իսկ Մատթէոսի 
Աւետարանի Ծառաներու առակին մէջ, կը տեսնենք թէ այն ծառան որ իր տաղանդը գործածեց, 
գնահատուեցաւ։

Կը հաւատանք որ Տէրը Իր զաւկին՝ Միհրան Ճիզմէճեանի կ՚ ըսէ. «Ապրի՛ ս, բարի ու հաւատարիմ ծառայ, 
դուն որ քիչ բանի մէջ հաւատարիմ եղար, քեզ շատ բաներու վրայ պիտի կեցնեմ. մտիր քու տիրոջդ 
ուրախութեանը մէջ» (Մատթ. 25. 21)։ 

Յիշատակն արդարոյն, օրհնութեամբ եղիցի։ Ամէն 
 
Վեր. Սերոբ Ճ. Մկրտիչեան 
31 Հոկտեմբեր 2025



60 - Forum Christmas/Winter 2025

411 East Acacia Street, 
Suite 200, Glendale, CA 91205 
U.S.A.

FUYSU

SA
*U

N 
AM

VE
UK

A*
U        FA* AYVRAEANAKAN MUIYJUYN

 ARMENIA
N

 E
V

A
N

G
EL

IC
AL UNION OF N

O
R

T
H

 A
M

ERICA  

1971
1901

SAVE  SAVE  
THE  THE  

DATESDATES

The AEUNA is excited to organize an Armenian Evangelical presence 
in the Washington, D.C. area by establishing a regular fellowship 
there. If you live in that region, or have loved ones who do, please 
reach out to Badveli Heather Ohaneson (badveliheather@
amccpa.org) or Rev. Ron Tovmassian (fieldpastor@aeuna.org). 
Wherever you live, we ask for your prayers for Jesus’ healing love to 
reach Armenians in Maryland, Virginia, and D.C. 

AEUNA & AEYF

MONTREAL, CANADA

BIENNIAL

2026

JUNE 25-28, 2026


